RUDOLF STEINER:
WORTE ZzU GEBET UND ANDACHT

Zusammengestellt
und mit einzelnen Anmerkungen versehen
von
Gerhard Klinger

Version 24. Juni 2014






Fur Uta Klaus zum 70. Geburtstag



© Gerhard Kliinger, Wien 2014-01-14, g.kluenger at gmx.at, stellt die Teile des
Werkes, an denen ihm die Urheberrechte zustehen, unter die Regeln der Creative
Commons CC BY-SA 3.0: Das Material darf unter Namensnennung des Autors
in jedwedem Format oder Medium als Ganzes oder in Teilen vervielfdltigt und
weiterverbreitet werden. Es darf unter Angabe der Verdnderung verdndert wer-
den, solange die eigenpersonlichen Ziige des Schutzgegenstandes darin nicht
verblassen und daran eigene Schutzrechte entstehen. ,,Das kann insbesondere
eine Bearbeitung, Umgestaltung, Anderung, Anpassung ... sein.*

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/de/legalcode

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.de




Vorwort

Bei meinen schon lingere Zeit bestehenden wochentlichen Arbeitssitzungen'
mit meinem Freund Dr. Robert Schigutt ergab sich eines Tages die Frage, was
Rudolf Steiner zum Thema ,,Gebet™ zu sagen hat. Soll man beten? Ist es zuléds-
sig, Gott um die Erfiillung egoistischer Wiinsche anzubetteln? Wire es nicht
zeitgemal, das Gebet durch die Meditation zu ersetzen? Wie dndert sich mein
Gottesbild, wenn Gott angebetet werden muss — angebetet werden will — ange-
betet werden soll — angebetet werden darf? Hat es Gott tatsdchlich nétig, sich
anbeten und um Schuldvergebung bitten zu lassen, wo doch schlieB8lich alles
sein Werk ist und ohne seine Zustimmung nichts geschieht, was geschieht (Judit
9,5)? Oder bedarf gar nicht Gott des Gebets, sondern der Mensch bekommt, in-
sofern er beten kann und darf, die Moglichkeit einer Art psychologischer Selbst-
hilfe, um mit den Widrigkeiten seines Daseins zurechtzukommen? Sind die
Worte leise oder laut zu sprechen, allein oder moglichst in der Gruppe oder in
einem Kultraum?

Mit Hinblick beispielsweise auf das ,,Vaterunser* erhob sich auch die Frage,
ob der Text eines Gebetes gedanklich durchdrungen sein muss, oder ob es ge-
niigt, ithn dhnlich wie einen Zauberspruch oder ein Mantra aufzusagen. Wie sieht
es mit der intellektuellen Redlichkeit aus, wenn bei einem im Wortlaut festge-
legten Gebet die Worte gesprochen (,,aufgesagt™) werden, man aber inhaltlich —
so, wie man den Text aktuell versteht — nicht einverstanden ist oder ihn gar nicht
versteht? Was ist Gottes Name? Wie heiligt man einen Namen? Wie heiligt man
tiberhaupt irgendetwas? Ist es nicht eine absurde Situation, einen allméchtigen
Gott zu bitten, dass sein Wille geschehen moge? Ist es nicht eine Delegation der
eigenen Verantwortung zu sagen: «Dein Wille geschehe» — noch dazu, wenn
Steiner den anthroposophischen Schulungsweg als Willensweg darstellt, es also
darum geht, selbst etwas zu wollen (Vortrag Basel, 4. Mai 1920, GA 334,
S. 230)? Wie komme ich dazu, um Schuldenvergebung zu bitten? Habe ich ir-
gendjemand etwas versprochen und nicht gehalten, sodass ich mich jetzt ent-
schuldigen miisste? Goethe ldsst in Wilhelm Meister den Harfenspieler sagen:

Ihr fiihrt ins Leben uns hinein,
Ihr lasst den Armen schuldig werden,

1 Die wochentlichen Sitzungen waren mit vertretbarem, zeitlichem Aufwand nur moglich,
weil sie iiber das Internet (mit Hilfe des Kommunikationsprogramms ,,Skype®)
stattfanden.



VI

Dann tiberlasst ihr thn der Pein;
Denn alle Schuld riacht sich auf Erden.

Ist es allerdings bereits die beste aller Welten, wozu oder wofiir dann eine
Entschuldigung? Oder ist das Flehen um Schuldenvergebung ein fixer Bestand-
teil der besten aller Welten? Ist die Anerkennung von ,,etwas Hoherem* gleich-
bedeutend damit, dass es angebetet werden soll?

Ganz anders sieht es aus, wenn das traditionelle Verstindnis beziiglich ,,be-
ten* und seiner sprachlichen Néhe zu ,,bitten* verlassen und stattdessen versucht
wird, Gebet als eine subtile Form der Kommunikation zu betrachten. Da geht es
auch nicht mehr darum, sich die Gottheit gnadig zu stimmen, damit sie nicht an
einem ihren Zorn ausldsst, sondern es geht um den Versuch einer Zwiesprache
mit einem anderen Ich, einem ,,Du®. Aber auch dieses Konzept steht in einem
Spannungsverhéltnis zur Aussage:

,,Es 1st allein des Menschen wiirdig, daf3 er selbst die Wahrheit suche, dall ihn weder
Erfahrung noch Offenbarung leite. Wenn das einmal durchgreifend erkannt sein
wird, dann haben die Offenbarungsreligionen abgewirtschaftet. Der Mensch wird
dann gar nicht mehr wollen, dal} sich Gott ihm offenbare oder Segen spende. Er wird
durch eigenes Denken erkennen, durch eigene Kraft sein Gliick begriinden wollen.
Ob irgendeine hohere Macht unsere Geschicke zum Guten oder Bosen lenkt, das
geht uns nichts an; wir haben uns selbst die Bahn vorzuzeichnen, die wir zu wandeln
haben. Die erhabenste Gottesidee bleibt doch immer die, welche annimmt, dass Gott
sich nach Schopfung des Menschen ganz von der Welt zuriickgezogen und den letz-
teren ganz sich selbst iiberlassen habe.” (VI Goethes Erkenntnis-Art, 1897, GA 1,
S. 125).

Diese kleine Auswahl moglicher Fragen resultiert aus einem kulturell be-
dingten Vorverstindnis, was ,,Gebet* und was ,,Gott* ist. Um sich eine Vorstel-
lung zu erarbeiten, die moglichst nahe an das herankommt, was Rudolf Steiner
gemeint haben konnte, wurde eine Sammlung relevanter Textstellen, in denen
das Wort ,,Gebet* vorkommt, angelegt. Aus der Zusammenschau all dieser Stel-
len sollte sich dann ein moglichst treffendes Bild ergeben.

Die Suche der Textstellen erfolgte {iber das Gesamtwerk inklusive der Nach-
richten der Rudolf Steiner Nachlassverwaltung mit Hilfe computergestiitzter
Volltextsuche und dem Suchbegriff ,,Gebet* (nicht jedoch mit beten, gebetet,
gebetsartig, Abendgebet, usf.). Im Zuge der Arbeit zeigte sich, dass wesentliche
Aussagen zum Thema ,,Gebet™ auch unter ,,Andacht* zu finden waren, sodass
fiir ,,Andacht® die Volltextsuche wiederholt wurde. Die gefundenen Textstellen
wurden, wenn sie als relevant im Sinne der Fragestellung (was hat Rudolf Stei-
ner zum Thema ,,Gebet* zu sagen) erachtet wurden, moglichst im Kontext in die
Sammlung iibernommen. Es ist theoretisch moglich, dass wesentliche Stellen



VII

auf diese Art nicht gefunden wurden, weil beispielsweise das Wort ,,Gebet™ in
der entsprechenden Passage nicht einwandfrei fiir den Computer identifizierbar
war. Sachdienliche Hinweise auf solche Stellen sind willkommen.

Es kam mir darauf an, vor allem Steiner selbst sprechen zu lassen. Kommen-
tare gibt es dort, wo ich aufgrund unterschiedlicher Darstellungen den Eindruck
bekommen hatte, dass diese widerspriichlich sind. In solchen Féllen habe ich
versucht, Interpretationen zu finden, diese Stellen als nur scheinbare Widersprii-
che und folglich miteinander vereinbar darzustellen, was jedoch nicht immer
gelang.

Die einzelnen Textstellen wurden von mir unter charakterisierende Uber-
schriften gestellt, die den mir wichtig erscheinenden Aspekt der nachfolgenden
Textpassagen zum Ausdruck bringen sollen. Kommentare wie auch Uberschrif-
ten sollten daher mit der nétigen Vorsicht als meine personliche Meinung gele-
sen werden. Im Grunde genommen ist schon die Auswahl der Textstellen selbst
problematisch, denn es wurden, wie schon erwihnt, nur jene Textstellen ausge-
wihlt, bei denen die Hauptworter ,,Gebet* bzw. ,,Andacht* vorkamen und die
mir relevant erschienen. Dem Leser moge bewusst sein, dass mit dieser von mir
getroffenen Auswahl in gewisser Weise ein Vorurteil, ein ganz spezieller
Blickwinkel in die Zitatensammlung eingeflossen ist.

Die Texte der Zitate wurden nicht an die Neue Deutsche Rechtschreibung
angepasst, sondern im Original wie im ,,Quellenverzeichnis* angegeben, tiber-
nommen. Die Textstellen werden iiberwiegend aufsteigend nach der Nummerie-
rung der Rudolf Steiner Gesamtausgabe angefiihrt und sind daher, von Ausnah-
men abgesehen, chronologisch geordnet.

Wien, Dezember 2013






IX

| nhaltsver zeichnis

L GEDEE ..ttt ettt st sttt et 1
Vorbemerkung zur zeitgeschichtlichen Situation ...........cccceevevveviieiiiennnnn. 1
Vorbemerkung zu Steiners Gottesbegriff ...........ocoovvieeiiiiiiiiiiicieeeceeee 4
Berechtigung des GebetS.........eiivuiiieiiiieiciiee ettt 7
Hymnus, GOEthe-GeDEt..........cccociiiiiiiiiieiie et 7
Das Wesen des GEDELEs........eivuiiiiiiiiiieiiieee et 8
Im Gebet wéchst der Mensch iiber sich selbst hinaus.............ccccoevverveennnnne. 27
Beispiel eines durch Fanatismus inspirierten Gebets...........cccceeevveenieennnnnnne. 27
Mereschkowskis Gebetsstimmung in der Hagia Sophia.............cccceeevveenneen. 28
Gebet um Vernichtung der Deutschen ...........cccoeevieiiiiiiieiciieeeieeeiee e 30
Segnen kann nur, wer als Kind lernte, die Hinde im Gebet zu falten............. 31
Das christliche Urgebet ...........coooviiiiiiiiiiiic et 31
Das Vaterunser — Eine esoterische Betrachtung .............cccccoevvieviiieniiennennne, 31
Das Vaterunser — Zweiter VOItrag ........coeevveeeeiiveeeeiiieeeeieee e eereeeeevee e 45
Einleitung des Johannes-Evangeliums ist ein meditatives Gebet................... 58
Das Vaterunser. Gebet und Meditation...........ccceeeeeveeeeeiieeeriiee e, 58
Das Vaterunser soll tiaglich gebetet werden...........ccceeveviviiiiieencin e, 70
Das Vaterunser. Nunmehr ist vertieftes Verstandnis gefordert ...................... 81
Denken wirkt auf den Astralleib, das Gebet wirkt auf den Atherleib............. 82

Tischgebet als Dokumentierung, dass beim Essen Geistiges in den
Menschen einflieBt..........oocvieeiiiiiiiiiieeeee e 82
Durch das Gebet arbeitet das Ich am Atherleib ............c.cocoovevvveveiiciinnnnan 82
Sattigung durch das Gebet — «Ich bin das Brot des Lebens!» ........................ 83
Stimmung zum Gebet sind segensreiche Faktoren flir spater......................... 84
Salzbildungs- und Auflosungsprozesse als Gebet erleben..............cccceueeeee.. 85
Mitteilungen des Okkultisten werden fiir den Religiosen zum Gebet............ 86
Gebet zu eigenen Vervollkommnung............cccceeeeviieiiiiieeiiie e 86
Ideen und Begriffe werden zuletzt gebetsartige reine Empfindungen............ 87
Abendgebet als geistige Nahrung fiir die Toten.........ccccevvveeiieeeccieeeieeeee, 88
Das makrokosmische Vaterunser..........cccecveeeriiieeeriiiee e 88
Gebet zu den Leitern und Lenkern unseres spirituellen Lebens..................... 90
Das Leben des Menschen wird Gebet...........cccoeevieriieniiieniieeieeieesiee e, 91
Mantramartiges Gebet: Aus dem Mut der K&dmpfer ... .....cccooovvvviieniiennnnnne 92
Unbewusstes Gebet zu AQriman ..........c.cooeeviveiciiieeiiee e 93
Das tagliche Gebet ist keine ,,Wiederholung” ...........ccccoveeviieniiineniiieeee, 94

Von Christus nach der Auferstehung gegebenes Gebet............cccvvveeveeennenn. 94



Das Falten der HAnde Zum GEDEt........ooemeeeeeeeeeeeeeeeeee e 95

Michael-Krifte lassen sich nicht durch passives Gebet erringen ................... 95
Das ganze Leben eine Art Gottesdienst ..........ccceeveveeeeiiiieeeiciiee e, 96
Ikonenmalerei — aus Tradition, Gebet oder innerer Anteilnahme................... 97
Das Denken geistiger Realitdten ist Gebet..........ccccccveevciieeiieenieeniienieeeiee, 97
Inspiratio und Beschauung.............cccooveeeiiiiiiiiiiicee e 98
Vaterunser und sieben Empfindungsnuancen..........c.cccccceeeeeiieeecieeenieeeenneen. 99
Das anthroposophische Gebet gegeniiber der die Natur durchwaltenden
GEISTIZKEIL ...ttt et e e e e e e naee e esenee s 104
Gebet fUr VErstorbene ..........oovveeviiiiiiiiiiiiieeeeeeee e 105
Freimaurerisches GEbet.........coiuiiviiiiiiiiieiieeiieceee e 105
Anmerkungen zu den freimaurerischen Gebeten............cccceeeevveeeciiieecnneens 106
Das Gebet soll zu einer Stimmung erziehen ...........ccceeecvveeeeieeeeiveeeesreeenee, 106
Die Bedeutung der Stimmung auch fiir die Erkenntnis der AuBBenwelt ....... 107
Hinweise zum Umgang mit dem Vaterunser und den Ubungen .................. 109
Anmerkung zum Gebet an den Geist des Donnerstags...........ccceeeevveeneennnen. 112
Der Schlafzustand ohne vorbereitendes Gebet ...........ccceevvieriieeiieenieeennnen. 112
Gebet an den Freitagsgeist. Erleben des Christus im Atherischen ............... 113
Iachim — als Gebet zugunsten der Kinder und Kranken .............c...ccoe...... 114
Gebet, Anrufung des Geistes, Meditation...........ccccveeeeeiveeeecieeeeciee e, 115
Gebet und MeditationSSPrucCh .........cccveeeeeiiiieiiie e 116
Der Meditationsspruch «Im Geiste lag der Keim meines Leibes ..» ........... 116
Zum Gebet und zur Meditation miissen wir in der Einsamkeit sein............. 118
Dankgebet des Hellsehers nach dem Aufwachen ............cccoevviiiiiininnnnnn. 119
Ein Mantram als Gebet zu sprechen...........cccoocvieiiciiiicciieccee e, 119
Gebet der Esséder an die Geister des Sonnenaufgangs ..........ccccccveeeevveeennneen. 120
Essder-Gebet zu beten wire heutzutage eine Unwahrhaftigkeit................... 120
Der Esoteriker darf in sein Gebet nichts Personliches hineintragen............. 121
Das gewOhnliche, egoistische Gebet...........cccvevviieiiiiniiienieciccee e 121
Man muss unterscheiden zwischen Gebet und Meditation..............cc.c........ 122
Unterschied zwischen Buchstaben-Mantras und Gedankenmantras ............ 122
€ 1<) o1 A USSP 122
Sich das, was man betet, VOrstellen.............ooovvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiieieeieeiieieaens 123
Gebet flir Schwerkranke...........cooveviiiiiiiiiiie e 123
Gebet fiir den Beerdigungs-Ritus fiir Marie Hahn...............ccccooeiieninnnnnnane, 123
Die rechten Gedanken iiber einen Verstorbenen sind ein Gebet .................. 124
Gebet zu den geistigen Leitern, den hoheren Hierarchien............................ 124
Das hohepriesterliche Gebet ............ccccveiriiiiiiiiiieeeee e 125
Das gotisChe VaterUNSET ..........ceeveiiiieiiiee ettt eeree e 126

Das makrokoSmiSChe VaterUNSET ... ...ovuueeeeeeieeeee e eeeeeee e eeeeeeeeeeeeeeeeeanans 128



Die Sonntagshandlung fiir Kinder (Ausschnitt)..........ccccovveeeiieeeciiieeieeenee, 129
Bedeutung des vorbereitenden Gebets flir die christliche Stimmung des

UNEITICRES ..o e 130
«Eine Art Gebet»: Besinnung auf die geistigen Machte............cceeeveenenne. 131
Gebet fiir den Lehrer / die Lehrerin .........ooceveeiiiniiniiniiiieeneceeeee 132
Gebet oder Wochenspruch nicht bei Eurythmiekursen ............ccccoooevveenneen. 134
Gebet: eurythmisch im Riickwértsschreiten ............ccccoveeeeciveeeeciieeeniieeee, 134
Gebet des Atlantiers in einem Grundton...........ccccceveeeiieeeciieeeciee e, 135
Weiherede, wie ein Gebet an den Geist des Weltenalls.........cccoeeeveeeeeennnnnn. 136
Ein Gebet in StIIET ATt ......ooiuiiiiiiiieiieeeee e 137
Der iibersinnliche Mensch zeigt sich, wo das Wort Gebet wird................... 138
Gebet und Baukunst .........ooccoiiiiiiiiiiiiiiece e 139
Das echte Gebet besteht im lebendigen Erfiillen unseres Inneren................ 140
Das Gebet und die Farbe Blau ...........ccccooeeiiiiiiiiiiiiieeeeee e 140
Das Beriihren von rechts und links im Gebet ...........cccccvvvveciieenciieeiieeee, 140
Den Eroffnungsspruch der Schule niemals ,,Gebet* nennen........................ 142
Spruch fiir Kinder als ,,feines Gebet“...........cccoovvieriiiiiieeiieeieeceecee e, 142
Wie Kindern ein Gebet gelehrt werden soll............cccoooviiiiieiiiiiiieee, 143
Eroffnungsspruch mit einer Art Gebetscharakter ............cccoccvveeeeciiieennnnnnee, 145
Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen I............ccccooeeiiieennnnnnne 146
Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen II ..., 147
Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen II.............cccccooiniinee. 147
Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen IV .........ccccoooiiiiiinnene. 148
Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen V ..........cccooovvvviennnnen. 149
Etwas jeden Tag meditieren wie man ein Gebet jeden Tag betet................. 149
Gebet Und Meditation.........ccveieiiieeeeiiee et 150
,Das titige Gebet™ ist ein aktives Meditieren........cccoeeeveeeeevereecveeeeeieee e, 150
,,Das passive Gebet®, die passiven Meditation ...........ccceeeveeevveeeieenreennenne. 151
Gebet an die ,,ProduktionSKrafte™ U. @. ......eeeeeeeeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaees 151
Die Illusion eines Bezuges zwischen unserem Gebet und dem Géttlichen

und seinen WillensimpulsSen ............ccceeeeeviiieeiiiecciiieeciee e, 152
Das reale Gebet tritt bildlich vor uns in der Opferung............ccceevvveennennnnee. 156
Das Gebet als das rhythmische Element im Kultus zur Willensbildung...... 157
Im Gebet ist ein objektives Erleben vorhanden ............c.ccccoeevviiiiiiiniennnn, 158
Im Gebet muss gesucht werden, Realititen zu erfassen .........ccccccvveeveenneen. 159
Anleitung zum Beten des Vaterunser.........ccceeevveeeciiiieciiececee e, 159
Das Gebet als reales Wechselgesprach mit dem Géttlichen......................... 163
Im Gebet zum lebendigen Wort kommen ...........cccccveeeeiiieeniiee e, 163

Das Brevier als meditativ geartetes, erkenntnisartiges Gebet....................... 164



XII

Gebet an die Toten soll der Tendenz nach eine Briicke zu den Toten

150016 (<) o DRSPS UPRRIRPRI 164
Das Gebet fiir einen Sterbenden st sinnvoll............cccoooiiiiiiiiiii, 165
Dieses Tauschgeschift zwischen Siinde und Vaterunserbeten ist

natiirlich etwas Furchtbares ...........ccoocvviiiiiiniiiiiice 165
Im Gebet begegnet der Mensch den GOttern ..........cceeevevveeeeiiieeeccieeccieee, 167
Die Bedeutung des Handefaltens beim Gebet............ccoccvvveeeiieeeciiieeienne, 167
Gebet wird wirkungslos bei ibermédfigem Kartoffelgenuss......................... 168
Die Chinesen kannten das nicht, was man ein Gebet nennt ......................... 168
Das «Vater-unser» der Erkenntnis, gegeniiber dem «Vater-unser» des

Erlosungsflehens ........cccvveviieiiiieiiice e 169
Mogliche Gefahren durch das Gebet fiir Verstorbene ...........ccceevveenveennen. 169
Im Pater noster sollen Gefiihls- und Willensform verbunden sein............... 170
Das Vaterunser ist das wirksamste der Gebete ..........ccoevveeeeciieeeccieeenieenee, 170
Ist Wunscherfiillung durch andichtiges Beten moglich?.............................. 170

IE ANAACKHE ...t sttt 172

Andacht im Dienste der Entwicklung ...........ccccoovevieviiiiiiiiniicieeee e, 172
Andacht, um das zu lernen, was man noch nicht weil} ............cccccvvveeeeiinnn. 172
Das griechische Drama sollte die eingefl63te Andacht zum Ausdruck

0313743 s SRS 173
Stifters Werk durchdrungen von Andacht ..........ccccooeeviiiiiiininieeee, 173
Aus Wille und Liebe zum Unbekannten entsteht Andacht........................... 174
Selbsterziehung durch Andacht............cccooeiiiiiiiiniiiiie e, 174
Andacht und Ergebenheit darf nicht zu Ichverlust fithren............................ 175
Der Wille zum Denken iiber dasjenige, dem man ergeben ist...................... 175
Die richtige Andacht kann nie in die Irre gehen...........ccceeeevieeeeiieeeninnnnee, 176
Andacht ist die Selbsterziechung der Seele von den dunklen Trieben und

INSTNKEEN...coiiiiiiiiiiie e 176
Liebe und Ergebenheit sind die beiden Teile der Andacht.............ccccoeee. 176
Es muf3 mit der Pflege der Andacht die Pflege eines gesunden

Selbstgefiihls einhergehen...........ccccveeeiiiieriiiiccieeee e 177
Andacht gegeniiber dem Géttlichen aus Reue und Scham iiber sich

SEIDET ..ttt 177
Andacht ist der beste Weg zur Erkenntnis.........cccceeevveeiieinieeniieescieeeeeene, 177
Andacht ist der Grund von segnender Kraft in spéteren Lebensjahren......... 178
Andacht und Gebet verwandeln unbewusst Ather- und Astralleib............... 178
Unsichtbar segnend und wohltuend durch Andacht in der Jugend............... 179

In der Geisteswissenschaft klingt Erkenntnis in andichtige Stimmung



Wie kommt es zur Fahigkeit der Andacht ............ccccoeeviiiiieiiiieiiieee, 181
Andacht gegeniiber dem Verborgenen entwickeln.............cccoveeeeviieennnnnee, 181
Echte Andacht aus Selbsterkenntnis und Selbstzucht.............c.ccoccernienicen. 182
Beispiel fiir mystische Andacht nebuloser Art ...........ccceevienieiiiiiienneeneene. 182
Meditieren heil3t: dasjenige, was man weil3, in Andacht verwandeln .......... 183
Religiose Andacht in der Erziehung als Voraussetzung.............ccceeeeuveeeneee. 183
Heidnische und christliche Andacht.............cccccoiiiiiiiiniiiie e, 184
Anthroposophie ist eine andachtige Bitte ...........cccccvvieviiiiieiiie e, 184
Mit Ehrfurcht und Andacht jedes Tautrpfchen betrachten ......................... 185
Andacht ist das wichtigste Gefiihl des Esoterikers..........ccocovviriinninnnnnee, 185
Alle Ubungen durchdringen mit Ehrfurcht und Andacht .............ccc............ 186
Ein Kind, dem nie von etwas Unbekanntem, Gro3em erzihlt wird, kann
nie Andacht empfinden ............cccceveviiiieriiiiice e 186
Ubung zur Entwicklung der Andacht: Es wirkt mich..........cccccocovevvvnveennnne. 186
Nur aus voller Andacht, Freude und Hingabe liben............ccccccvveeviirennnennn. 187
Unser Ich mit ganzer Andacht zum Geistigen wenden............ccoceeveereennen, 188
Andacht zum Kleinen, zum KI€INSTEN .....coeeveveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 188
Die der Andacht gemaBe GESte........ccccvvieevuiiieeiiiieeeiee e 189
Christliche ANdacht...........coccvviieiiiiiiiiieee e 190
Die Farbe Blau stimmt zur Andacht.............cccccveviiiiiiiniiieeee e, 190
Mit Andacht und Ehrfurcht zum Patriarchen aufsehen..............ccccoeeeneeenne. 191
Andacht trigt am meisten zur Entwicklung der Bewusstseinsseele bei........ 191
Andacht beim Evangelienstudium erzeugt neue Gefiihle...............c.cceee. 192
QUEIIENVETZEICANIS ...t e 193
Béande der Rudolf Steiner Gesamtausgabe (GA) ......ccoccvvveeviieeeiciieeeeieeeenee, 193
Nachrichten der Rudolf Steiner Nachlassverwaltung mit
Veroffentlichungen aus dem Archiv (D) ..oooevvveeciieeciiiieeee, 197

INACHIWEISE .ttt et e e e e e e e e e e e e e e e e e eaeeeeaaaaeeeeeeaaeeeeesnnnns 198






| Gebet

Vorbemerkung zur zeitgeschichtlichen Situation

Um den wissenschaftlichen Zeitgeist zu schildern, in dem Rudolf Steiner seine Aus-
sagen liber das Gebet machte, sollen zunédchst auszugsweise einige Passagen aus ei-
nem Vortrag, gehalten im Juni 1924, vorangestellt werden. Zu diesem Zeitpunkt hat-
te das naturwissenschaftliche Weltbild mit der Leitwissenschaft Physik bereits rund
250 Jahre triumphale Erfolge zu verzeichnen. Die Newton’sche Physik war so iiber-
zeugend, dass Immanuel Kant der Meinung war, es konne gar keine andere Physik
geben. Der Laplace’sche Ddmon, ein Gedankenexperiment, lieB den Kosmos als de-
terminiertes System erscheinen, sodass es unter der Voraussetzung ausreichender
Rechenkapazitit sowie der Kenntnis von Ort und Impuls aller Teilchen des Kosmos
zu einem gegebenen Zeitpunkt mdglich sein sollte, den Zustand des Kosmos zu ei-
nem beliebigen anderen Zeitpunkt in der Zukunft oder Vergangenheit zu errechnen.
Pierre-Simon Laplace (1749 — 1827), Mathematiker, Physiker und Astronom, ein
fiihrender Wissenschaftler seiner Zeit, der sein Buch Napoleon vorgelegt hatte, wur-
de von diesem gefragt, wie er ein Buch tiber das Weltall schreiben konnte ohne des-
sen Schopfer zu erwdhnen. Laplace soll geantwortet haben: ,,Sire, diese Hypothese
habe ich nicht benétigt.*

Die ersten Arbeiten zur Quantenphysik von Max Planck erschienen bereits
1900. Albert Einstein hatte 1905 die spezielle und 1916 die allgemeine Relativitéts-
theorie publiziert, Niels Bohr entwickelte sein Atommodell 1913 und bekam dafiir
1922 den Nobelpreis. Der Erhaltungssatz der Masse im Bereich der Chemie war
schon 1789 von Lavoisier ausformuliert und 1908 und 1909 experimentell {iberpriift
worden. Der Erhaltungssatz der Energie wurde 1841 erstmals von Julius Robert von
Mayer formuliert. Aufgrund der Erhaltungssitze konnte leicht der Eindruck entste-
hen, dass das physikalische Weltbild so ,,dicht” ist, dass es hier keinen Raum mehr
fiir das Hereinwirken geistiger oder seelischer Kréfte geben konne — falls tiberhaupt
noch von dergleichen gesprochen wurde —, da dadurch gegen den Satz von der Er-
haltung der Energie und des Impulses hétte verstoBen werden miissen. Vor diesem,
in der wissenschaftlichen Welt vorherrschenden Weltbild, fithrte Steiner 1924 aus:

Dal3 dies heute nicht schon in einem verhéltnisméBig sehr hohen Grade bemerkt
wird, das rithrt nur davon her, da3 eben so wenig innerliche Ehrlichkeit in den
Menschen ist. Sie lassen einfach nebeneinander bestehen auf der einen Seite die
mechanisch-physikalische Naturordnung und auf der anderen Seite das
Christentum und versuchen sogar theoretisch zu beweisen, dal3 die beiden Dinge
nebeneinander gehen konnen. Allein, damit wird nur dasjenige, was in jeder
unbefangenen Seele empfindungsgemil sich geltend macht, verdeckt. Und
wenn auch der Verstand alle moglichen Harmonien sucht zwischen Christentum
und neuerer Naturwissenschaft, das Gemiit wird alle diese Vermittlungsversuche
ausloschen, und die Folge kann nur diese sein, daf} fiir Religion immer weniger



und weniger Platz in den Herzen und Gemiitern unserer Mitmenschen sein wird.
(Vortrag Stuttgart, 12. Juni 1921, GA 342, S. 15-16)

[...]

Sehen Sie, das duBlerste, was uns die Naturbetrachtung gebracht hat, ist das
Gesetz von der Erhaltung des Stoffes und der Erhaltung der Kraft im Univer-
sum. Sie wissen, daf} in die neuere Seelenkunde, in die Psychologie, dieses Ge-
setz von der Erhaltung der Kraft verheerend eingegriffen hat. Man kommt mit
dem Seelenleben und seiner Freiheit nicht zurecht, wenn man dieses Gesetz von
der Erhaltung des Stoffes und der Erhaltung der Kraft ernst nimmt. Und die
Grundlagen, die uns die heutige Wissenschaft gibt, um den Menschen zu begrei-
fen, sind eben doch solche, dall wir gar nicht anders konnen, als in den gesamten
Menschen herein scheinbar auch wirksam zu denken dieses Gesetz von der Er-
haltung des Stoffes und der Erhaltung der Kraft. (GA 342, S. 23)

[...]

Sehen Sie, die Menschheit hat, ich mochte sagen, den einen Schritt von zwei
notwendigen Schritten bereits getan. Der eine Schritt ist der, da3 von allen ver-
nilinftigen Menschen, auch von den religiosen Menschen, aufgegeben worden ist
der alte abergldubische Magiebegriff, jener Magiebegriff, der eine Mdoglichkeit
voraussetzt, dal man durch diese oder jene Machinationen eingreifen konne in
das Naturwirken. An die Stelle eines solchen Magiebegriffes ist heute die An-
schauung getreten, da3 man eben dem Naturwirken seinen Lauf lassen miisse,
daB man nicht mit geistigen Kréften die Naturkausalitidt meistern konne. Die Na-
turkausalitit geht ihren Gang, wir haben auf sie keinen Einfluf3, so sagt man, da-
her ist die Magie im alten abergldubischen Sinne von unseren Erkenntnisgebie-
ten auszuschalten. (GA 342, S. 25f)

[...]

So daBl wir sagen miissen: Sehen wir jetzt auf unser Leben hin zwischen Ge-
burt und Tod, so ist gewil das Aberglaubisch-Magische nicht drinnen, aber zum
nichsten Leben hintiber vollzieht sich der Zusammenhang so, dafl man da wirk-
lich von Magie reden kann, unmdglich aber von einem unmittelbaren Einflusse
des Geistigen in das Physische. (GA 342, S. 27)

[...]

Man muB in seiner Seele selbst die vollinhaltlichen Grundlagen haben fiir
dasjenige, wovon man voraussetzt, dal es verstanden wird von denjenigen, zu
denen man spricht. Ja, man darf nicht einmal solche Begriffe haben, die dieser
Sache widersprechen. Ich mochte mich folgendermallen ausdriicken, ich mochte
sagen: Nehmen Sie an, Sie seien ein Mensch im Sinne der heutigen Ritschlianer
oder so etwas, der durchaus glidubig ist in bezug auf Seelenunsterblichkeit, Got-
tesdasein und so weiter, aber Sie sind zu gleicher Zeit schwach genug, die Kant-
Laplacesche Theorie anzunehmen, und zwar so, wie sie aus der heutigen Natur-



wissenschaft heraus gelehrt wird. Schon daB in Threm Gemiit diese Kant-
Laplacesche Theorie sitzt und ein objektiver Widerspruch ist gegeniiber dem,
was Sie als den Inhalt Ihres christlichen Bekenntnisses zu vertreten haben, schon
das beeintrachtigt Thre {iberzeugende Kraft, die Sie als Prediger haben miissen.
Selbst wenn Sie gar nicht wissen, dafl ein Widerspruch da ist, der Widerspruch
wirkt; das heil3t derjenige, der predigen will, muB in sich selber alle die Elemen-
te tragen, die seine Weltanschauung zu einer widerspruchslosen machen. Gewil}
wird uns Theologie bei der Predigt nicht viel dienen; aber wir miissen sie selber
in uns haben als eine widerspruchslose, nicht als eine solche, die neben der du-
Beren Wissenschaft existiert, sondern die die dullere Wissenschaft in sich um-
spannen, das heiflt verstdndnisvoll zu dieser sich verhalten kann. (GA 342,
S. 29)

[...]

Dasjenige aber, was in dem einfachsten Bauern lebt, in dem primitivsten
Menschen unserer Welt lebt, ist das, dal} er tief in seinem Inneren sucht — ich
sage sucht —, tief in seinem Inneren etwas sucht, was da draufen in der Natur
nicht ist. Er sucht nach einem anderen Weltinhalt [als dem] aus der Natur her-
aus, und von diesem Weltinhalt muf3 man ihm sprechen [...]. Der primitive
Mensch sagt einfach, wie es lebt in seinem UnterbewuBtsein: Ich bin nicht aus
diesem Stoff, aus dem die Welt ist, die ich mit meinen Sinnen iiberschaue; sage
mir etwas von dem, was ich nicht mit meinen Sinnen iiberschaue! (GA 342,
S. 30)

[...]

... daBl wir uns fiihlen, schon spirituell, geistig, als Gemeindebildner. Und
das konnen wir kaum anders, als indem wir — vielleicht wird es auf den ersten
Anhub nicht gleich verstandlich sein, was ich sagen will, denn es beriihrt eine
der tiefsten Fragen der Gegenwart — zundchst versuchen, moglichst darauf zu
verzichten, die anderen Leute zu belehren. Die Leute lassen sich einfach nicht
belehren heute; dies soll nicht unsere Hauptaufgabe sein. (GA 342, S. 41)

[...]

Und wenn wir uns dann wirklich ernst einlassen auf das, was wir da bemer-
ken, dann werden wir sehen, dall wir zu viel mehr die Fahigkeiten haben als wir
glauben. Diese Fihigkeiten sind gar nicht so sehr spezifisch; wir konnen als
Menschen ungeheuer viel, wir haben sehr universelle Seelenqualititen, nicht so
sehr spezifische. Dieses Hinbriiten auf das eigene Selbst, und zu stark zu glau-
ben, daB3 wir jeder unsere spezifischen Fahigkeiten haben, die besonders kulti-
viert werden sollen, das ist im Grunde genommen ein innerlicher, sehr raffinier-
ter Egoismus, der gerade von dem, der solche Qualitdten erringen will, wie sie
hier gemeint sind, iiberwunden werden muf. (GA 342, S. 46)



Vorbemerkung zu Steiners Gottesbegriff

Nach diesem Vorgriff auf das Jahr 1924 ein Riickblick in den Zeitraum 1884 — 1897,
als Rudolf Steiner an den ,,Einleitungen zu Goethes naturwissenschaftlichen Schrif-
ten” arbeitete. Es ist naheliegend, eine Beziehung zwischen ,,Gebet” und ,,Gott™ zu
vermuten. Steiners Gottesbegriff aus diesen Jahren mutet zunédchst pantheistisch an,
wenn er sagt:

Wir sollten endlich zugeben, dal der Gott, den eine abgelebte Menschheit in den
Wolken wihnte, in unserem Herzen, in unserem Geiste wohnt. Er hat sich in
voller SelbstentduBBerung ganz in die Menschheit ausgegossen. Er hat fiir sich
nichts zu wollen {ibrig behalten, denn er wollte ein Geschlecht, das frei iiber sich
selbst waltet. Er ist in der Welt aufgegangen. Der Menschen Wille ist sein Wille,
der Menschen Ziele seine Ziele. Indem er den Menschen seine ganze Wesenheit

eingepflanzt hat, hat er seine eigene Existenz aufgegeben. (Die Natur und unsere
Ideale, 1886, GA 30, S. 239f.)

Im folgenden Zitat ist Gott nicht mehr in die Welt und die Menschheit ausgegossen,
sondern hat sich von der Welt zuriickgezogen:

Die erhabenste Gottesidee bleibt doch immer die, welche annimmt, dafl Gott
sich nach Schopfung des Menschen ganz von der Welt zuriickgezogen und den
letzteren ganz sich selbst iiberlassen habe. (Goethes Erkenntnis-Art, 1887, GA 1,
S. 125)

Es bleibt offen, ob Steiner in dieser Passage meint, dass sich Gott tatsdchlich zu-
riickgezogen hat, oder ob das lediglich eine pragmatische Annahme ist, um das ei-
genverantwortliche, freie menschliche Handeln nicht stindig durch ein Hinschielen
darauf zu behindern, was Gott — als externe Instanz — mdglicherweise dazu sagen
wirde. Richtet sich der Mensch nur nach seinen moralischen Intuitionen, dann rich-
tet er sich nur nach seinem ,,Inneren, und es wiirde, geméll dem vorherigen Zitat,
dieses Innere zugleich Gott sein, der ,,sich in voller Selbstentduerung ganz in die
Menschheit ausgegossen hat. Dabei ist zu beachten, dass es sich bei diesem ,,Inne-
ren“ nicht um die Stimme des Gewissens handelt, das quasi als die im Inneren ver-
nehmbare Stimme Gottes einen autoritativen Zwang auf die Entscheidung ausiibt
(Freiheitsphilosophie und Monismus, GA 4, S. 177f.). Fiir die Freiheit wire dadurch
nichts gewonnen, wenn die duBleren Vorschriften aufgrund goéttlicher Offenbarung
durch innere Vorschriften aufgrund goéttlicher Offenbarung via Gewissen ersetzt
wiirden. Damit eine Handlung frei genannt werden kann, darf sie nicht von Ver-
dienstlichkeitsdenken oder Angst vor Bestrafung (Holle, Gewissensbisse; s. ,,Die
moralische Phantasie®, GA 4, S. 192) bestimmt sein, das heif3t, ich muss sie um ihrer
selbst wollen; und sie muss meine Handlung sein (Die Idee der Freiheit, GA 4,
S. 1611). ,,Meine* Handlung ist sie also, wenn sie unbedingt ist. Unbedingt — also
von nichts anderem bestimmt als von sich selbst —, ist Gott. Ich muss mich also im
Fall einer freien Handlung als Gott betétigen — und ich kann das, weil ich Gott bin,



weil Gott ,,sich in voller SelbstentduBerung ganz in die Menschheit ausgegossen*
hat. Im folgenden Meditationsspruch aus dem Jahr 1904 zeigt Steiner, wie sich der
Mensch als Alltags-Ich mit seinem gottlichen Wesenskern in Beziehung setzen
kann:

Strahlender als die Sonne

Reiner als der Schnee

Feiner als der Ather

Ist das Selbst

Der Geist in meinem Herzen

Dies Selbst bin «Ich»; «Ich» bin dies Selbst.

(November 1904, GA 267, S. 83ff)

Was die Philosophen das Absolute, das ewige Sein, den Weltengrund, was
die Religionen Gott nennen, das nennen wir, auf Grund unserer erkenntnistheo-
retischen Erorterungen: die Idee. (Wissen und Handeln im Lichte der Goe-
the’schen Denkweise, 1887, GA 1, S. 125)

Alle Begriffe, die der Verstand schafft: Ursache und Wirkung, Substanz und
Eigenschaft, Leib und Seele, Idee und Wirklichkeit, Gott und Welt usw. sind nur
da, um die einheitliche Wirklichkeit kiinstlich auseinanderzuhalten; und die
Vernunft hat, ohne den damit geschaffenen Inhalt zu verwischen, ohne die Klar-
heit des Verstandes mystisch zu verdunkeln, in der Vielheit die innere Einheit
aufzusuchen. (Wissen und Handeln im Lichte der Goethe’schen Denkweise,
1887, GA 1, S. 172)

Diese Darstellungen stehen in einem gewissen Kontrast zur traditionellen Auffas-
sung eines personalen Gottes, der vom Menschen mit ,,Du” angesprochen wird. In
der ersten Fassung der Philosophie der Freiheit von 1894 kam noch der Satz vor:
,Die Welt ist Gott* (GA 4a, S. 351). Hinsichtlich des Christentums formulierte Stei-
ner:

Es ist allein des Menschen wiirdig, daf3 er selbst die Wahrheit suche, daf3 ihn
weder Erfahrung noch Offenbarung leite. Wenn das einmal durchgreifend er-
kannt sein wird, dann haben die Offenbarungsreligionen abgewirtschaftet (Goe-
thes Erkenntnisart, 1887, GA 1, S. 125).

Wir wollen Kdmpfer sein fiir unser Evangelium, auf dal im kommenden
Jahrhundert ein neues Geschlecht entstehe, das zu leben weiB}, befriedigt, heiter
und stolz, ohne Christentum, ohne Ausblick auf das Jenseits (Die Hauptstro-
mungen der Deutschen Literatur, 1898, GA 33, S. 129).

Da ihm diese Sdtze schon zu Lebzeiten vorgehalten wurden, nahm Steiner selbst da-
zu Stellung (Vortrag Dornach, 16. November 1919, GA 255b, S. 45fY).



Spéater wird sich zeigen, dass ,,Mensch* und ,,Gott* nicht deckungsgleich sind,
auch wenn Gott ganz in der Welt aufgegangen ist und der Mensch Teil der Welt ist:

Die Sache ist also so, daf} das, was die drei hochsten Glieder der Menschen-
natur sind, gleichzeitig die drei niederen Glieder der dem Menschen néchstste-
henden Gottheit darstellen (GA 96, S. 208).

Aus dem einheitlichen Gott wird nunmehr eine vielgliedrige Gottheit. Wahrend der
frithe Steiner den vollig in der Welt aufgegangenen Gott beschreibt, entsteht spéter
leicht ein dualistischer Eindruck, wo von der ,,geistigen Welt“ im Gegensatz zur
,physischen Welt*“ gesprochen wird. Diese ,,geistigen Welt* kann anscheinend nicht
so ohne weiteres in der physischen Welt wirken, etwa wenn gesagt wird: ,,Wo sol-
che Meditation gelibt wird, da vermag eine geistige Kraft in das irdische Geschehen
hineinzuwirken* (s. Kapitel ,,Man muss unterscheiden zwischen Gebet und Medita-
tion“ auf Seite 122), was nahelegt, dass die geistige Kraft ohne Meditation das nicht
kann.

Auch das sind auf den ersten Blick widerspriichliche Aussagen (,,Er ist in der
Welt aufgegangen® versus ,.kann nur iiber Meditation in das irdische Geschehen
hineinwirken*). In dem schon erwédhnten Vortrag vom 16. November 1919 (GA
255b, S. 45-46) beklagt Steiner, dass die Leser an den Worten hédngen statt an der
»Sache™, und dass es dann leicht sei, Widerspriiche zu finden. Andererseits ist das
genau das Problem: Die ,,Sache” zu verstehen, auf die im Rahmen schriftlicher
Uberlieferung nur mit Worten hingewiesen werden kann.

In derselben Passage erfolgt auch die Aussage:

Es handelt sich ja darum, dal man, wenn man noch so weit in die geistigen
Welten hineindringt, sich diese Welt durchaus vorzustellen hat als eine einheitli-
che, so dal} alles dasjenige, was Geist ist, zu gleicher Zeit gesucht werden muf3
in dem materiellen Dasein. (GA 255b, 1919, S. 45)

Konnte zwischenzeitlich der Eindruck entstehen, dass die ,,geistige Welt* eine ,,jen-
seitige zur physischen ist, so ist sie aus Sicht Steiners nach wie vor da, wo er sie
schon 1886 verortet hatte, namlich ,,in der Welt aufgegangen®. Das kann Anlass
sein, die eigenen Vorstellungen darauthin zu iiberpriifen, ob sie dem von Steiner
Gemeinten gerecht werden; ,,Widerspriiche* scheinen dafiir ein guter Ansatzpunkt
Zu sein.

Der personale Aspekt Gottes kommt ab 1907 in den Vater-Unser-Vortrigen
(siche Seite 31ff) zur Darstellung. Die Gottesnatur des Menschen wird auf Seite 77
nochmals besprochen.

1904 konnte die erste Stelle gefunden werden, bei der Rudolf Steiner, damals
43 Jahre alt, das Thema ,,Gebet” in einem Vortrag aufgriff. Die anschlieBenden Zita-
te folgen iiberwiegend chronologisch in der aufsteigenden Reihenfolge der Bénde
der Gesamtausgabe (GA).



Berechtigung des Gebets
Frage: Hat das Gebet nach der theosophischen Anschauung eine Berechtigung?

Das Gebet war zu allen Zeiten der Entwickelung vorhanden. Es bedeutete fiir
die ersten Christen nicht allein das Mittel der Vereinigung des Menschen mit
seinem Gott. Ganz die Stimmung, welche Tolstoi als Stimmung in der Seele des
Menschen schildert und fiihlt, dafl er davon durchdrungen ist, soll hervorgerufen
werden beim Christen durch das Gebet. Je hoher die Dinge sind, um die der
Mensch bittet, umso besser ist es. Beten um duflerliche Dinge ist nicht im Sinne
des Urchristentums. «Vater, nicht mein, sondern dein Wille geschehe.» Was ist
der Wille des Vaters im urchristlichen Sinne? Derjenige Wille, welcher das Ur-
gesetz aller Weltentwickelung darstellt. Ich will, dal meine Erfolge und Wiin-
sche so vollkommen seien, dal} sie dem Sinne des Willens des Vaters, das heift,
dem geistigen Weltgesetz entsprechend seien, dal} sie nicht abweichen von dem
groflen geistigen Weltengesetz. Wenn ich irgendein Gebet habe, durch das ich
eine willkiirliche Bitte anstrebe, die aus meiner alltdglichen Natur entspringt, aus
meinem Belieben, dann ist das Gebet nicht gehalten in dem Stile: «Nicht mein
Wille, sondern dein Wille geschehe.» Ein Gebet in diesem Stile aber ist vorhan-
den, wenn nicht das zu Erflehende heruntergezogen werden soll zu uns, wenn
nicht unser Wille durchgehen soll, sondern wenn wir mit unserem Willen hin-
aufgehoben werden, wenn die Vergottlichung damit angestrebt wird, die Aufer-
stehung der Seele im Gottlichen, im Christlichen. Da die Theosophie nur das
Verstehen aller Religionsbekenntnisse will, so ist sie damit einverstanden. Nur
dadurch kann er in Zwiespalt mit der Theosophie kommen, daf3 er seine eigene
Religion nicht versteht. Wer das Christentum in seinen Methoden kennt — und
das Gebet gehort zu den Methoden des Christentums, denn es ist ein Mittel zur
Vereinigung mit der gottlichen Allseele, der weil3, daB3 es nicht in Widerspruch
zur Theosophie steht. (Berlin, 20. Oktober 1904, GA 53, S. 88f)

Hymnus, Goethe-Gebet

Der heutige Mensch steht der unmittelbaren Natur fremd gegeniiber, viel frem-
der, als er denkt, viel fremder als noch zur Zeit Goethes. Oder wer fiihlt noch die
ganze Tiefe jenes Goethe-Wortes, das der grofle Dichter sprach, als er in die
Kreise von Weimar eintrat und zu gleicher Zeit eine fiir ihn &uerst wichtige
Lebensepoche begann? Damals richtete er an die Natur mit ihren geheimnisvol-
len Kréften einen Hymnus, eine Art Goethe-Gebet:

«Natur! Wir sind von ihr umgeben und umschlungen — unvermogend, aus
ihr herauszutreten, und unvermogend, tiefer in sie hineinzukommen. Unge-



beten und ungewarnt nimmt sie uns in den Kreislauf ihres Tanzes auf und
treibt sich mit uns fort, bis wir ermiidet sind und threm Arme entfallen.

Sie schafft ewig neue Gestalten; was da ist, war noch nie, was war, kommt
nicht wieder — alles ist neu und doch immer das Alte.

Wir leben mitten in ihr und sind ihr fremde. Sie spricht unaufhdrlich mit uns
und verrat uns ihr Geheimnis nicht. Wir wirken bestindig auf sie und haben
doch keine Gewalt iiber sie.

Sie scheint alles auf Individualitéit angelegt zu haben und macht sich nichts
aus den Individuen. Sie baut immer und zerstort immer, und ithre Werkstétte
ist unzugénglich.

Sie lebt in lauter Kindern, und die Mutter, wo ist sie? — Sie ist die einzige
Kiinstlerin: aus dem simpelsten Stoff zu den grofiten Kontrasten; ohne
Schein der Anstrengung zu der groBten Vollendung — zur genauesten Be-
stimmtheit, immer mit etwas Weichem tiiberzogen. Jedes ihrer Werke hat ein
eigenes Wesen, jede ihrer Erscheinungen den isoliertesten Begriff, und doch
macht alles eins aus.

Sie spielt ein Schauspiel: ob sie es selbst sieht, wissen wir nicht, und doch
spielt sie's fiir uns, die wir in der Ecke stehen.

Es ist ein ewiges Leben, Werden und Bewegen in ihr, und doch riickt sie
nicht weiter. Sie verwandelt sich ewig und ist kein Moment Stillestehen in
ihr. Fiirs Bleiben hat sie keinen Begriff, und ihren Fluch hat sie ans Stille-
stehen gehédngt. Sie ist fest. Thr Tritt ist gemessen, thre Ausnahmen selten,
thre Gesetze unwandelbar ...»

Wir sind alle ihre Kinder. Und wenn wir glauben, am wenigsten nach ihren
Gesetzen zu handeln, handeln wir vielleicht am allermeisten nach diesem durch
die Natur flutenden und in uns einstromenden grofen Gesetze. (Berlin, 14. De-
zember 1905, GA 54, S. 230f)

Das Wesen des Gebetes

In dem Vortrage «Was ist Mystik?» wurde hier vor acht Tagen von jener beson-
deren Art mystischer Versenkung gesprochen, die im Mittelalter in der Zeit von
Meister Eckhart angefangen bis zu Angelus Slesius hervorgetreten ist. Diese
besondere Art mystischer Versenkung wurde dadurch charakterisiert, da3 der
Mystiker versucht, frei und unabhéngig zu werden von all jenen Erlebnissen, die
durch die duBlere Welt in unserer Seele angeregt werden, und dal3 er versucht
vorzudringen zu jener Erfahrung, zu jenem Erlebnis, das thm zeigt: wenn auch
alles aus unserer Seele, was den gewohnlichen Ereignissen des Tages ent-
stammt, ausgeloscht wird, und sozusagen die Seele sich in sich selbst zuriick-



zieht, so bleibt innerhalb dieser menschlichen Seele eine Welt fiir sich, eine
Welt, die ja immer da ist, die nur {iberleuchtet wird von den sonst so méchtig
und gewaltig auf den Menschen wirkenden du3eren Erlebnissen, und die deshalb
zunichst nur als ein schwaches Licht erscheint; als ein so schwaches Licht, daf3
sie wohl von vielen Menschen gar nicht beachtet wird. Darum nennt der Mysti-
ker diese innere Seelenwelt zundchst das «Fiinklein». Aber er ist sich klar, daf3
dieses unscheinbare Fiinklein seiner Seelenerlebnisse angefacht werden kann zu
einer méichtigen Flamme, die dann erleuchtet die Quellen und Untergriinde des
Daseins; mit anderen Worten: die den Menschen auf dem Wege in die eigene
Seele hinfiihrt zu der Erkenntnis seines eigenen Ursprunges, was man ja wohl
«Gott—Erkenntnis» nennen kann.

Weiter ist in jenem Vortrag darauf hingewiesen worden, wie die Mystiker
des Mittelalters zunidchst davon ausgingen, daf3 dieses Fiinklein sozusagen durch
sich selbst, so wie es ist, wachsen miisse. Im Gegensatz dazu wurde hervorge-
hoben, wie dasjenige, was man heute «Geistesforschung» nennt, auf Entwicke-
lung, auf bewulite und in den menschlichen Willen gestellte Entwickelung die-
ser inneren Seelenkréfte ausgeht und zu hoheren Arten der Erkenntnis hinauf-
steigt, wie wir sie bezeichnet haben als imaginative, als inspirierte und als intui-
tive Erkenntnis. So erschien uns jene mittelalterliche mystische Versenkung wie
der Ausgangspunkt der wahren hoéheren Geistesforschung, welche den Geist
zwar zundchst durch Entwickelung des Innern sucht, welche aber gerade durch
die Art und Weise, wie sie ithre eigenen Wege einschligt, iiber dieses Innere
hinausgefiihrt wird; und hinausgefiihrt wird zu dem, was als Quellen und Unter-
griinde des Daseins allen Erscheinungen und Tatsachen zugrunde liegt, und zu
denen wir ja mit unserer Seele selbst gehoren. So erschien uns jene Mystik des
Mittelalters wie eine Art Vorstufe zur wahren Geistesforschung. Und wer den
Sinn hat, sich in die Innigkeit eines Meisters Eckhart zu vertiefen, wer den Sinn
hat, zu erkennen, welche unermefliche Kraft der spirituellen Erkenntnis jene
mystische Versenkung dem Johannes Tauler gebracht hat; wer einen Sinn hat zu
sehen, wie tief in die Geheimnisse des Daseins spater Valentin Weigel oder Ja-
kob BOohme hineingefiihrt wurden durch alles, was sie aus solcher mystischen
Versenkung gewinnen konnten — indem sie allerdings dariiber hinausgehen —;
wer einen Sinn hat zu verstehen, was ein Angelus Silesius geworden ist gerade
durch solche mystische Versenkung, wie er imstande war, nicht nur in leuchten-
der Einsicht in die groBBen Gesetze der geistigen Weltordnung hinein zu schauen,
sondern was dieser Angelus Silesius auch an hinreilender, erwdrmender Schon-
heit geleistet hat in bezug auf die Ausspriiche, die er tun durfte iiber die Welten-
geheimnisse: wer das alles erkennt, wird ermessen, welche Kraft der Innerlich-
keit der Menschennatur in dieser mittelalterlichen Mystik liegt, und welche un-
endliche Hilfe aus dieser Mystik demjenigen werden kann, der die Wege der



10

Geistesforschung selber gehen will. So erscheint uns — gerade mit Riicksicht auf
jenen Vortrag vor acht Tagen — die mittelalterliche Mystik wie die grof3e, wun-
derbare Vorschule der Geistesforschung. Und wie sollte das auch anders sein?
Will denn der Geistesforscher etwas anderes, als jenes Fiinklein, von dem die
Mystiker gesprochen, durch seine eigenen inneren Krifte zur Entfaltung brin-
gen? Er unterscheidet sich ja von den Mystikern nur dadurch, daf3 sie glaubten,
in ruhiger Seele sich hingeben zu diirfen jenem kleinen leuchtenden Fiinklein,
damit es von selber anfange, immer herrlicher zu brennen und zu leuchten; wih-
rend der Geistesforscher sich klar ist, dal der Mensch seine Fahigkeiten und
Krifte, die von der Weisheit der Welt in seinen Willen gestellt sind, anwenden
mulB auf die VergroBerung jenes Fiinkchens.

Wenn so die mystische Stimmung eine gute Vorbereitung ist und iiberall
hinweist auf Geistesforschung, so diirfen wir andererseits wiederum sagen: Eine
Vorbereitung, eine Vorstufe zu jener mystischen Versenkung, wie sie in der Zeit
des Mittelalters hervorgetreten ist, ist diejenige Seelentitigkeit, welche uns heu-
te etwas genauer beschiftigen soll, und die man im wahren Sinne das Gebet
nennen kann. Und man konnte sagen: Wie der Mystiker fahig wird zu seiner
Versenkung dadurch, dal er schon in einer gewissen Weise — vielleicht unbe-
wullt, aber doch — gearbeitet hat an seiner Seele, dall er schon eine Stimmung
mitbringt zur mystischen Versenkung, so wird derjenige, der hinarbeiten will zu
dieser mystischen Versenkung, welcher Wege gehen will, die zuletzt in diese
mystische Versenkung einmiinden konnen, eine Vorstufe finden konnen in dem
wahren Gebet.

Allerdings durch die Entwickelung der letzten Jahrhunderte in geistiger Be-
ziehung ist das Wesen des Gebetes in der mannigfaltigsten Weise von dieser o-
der jener Geistesstromung verkannt worden. Daher wird es heute nicht leicht
sein, zu dem wahren Wesen des Gebetes vorzudringen. Wenn wir bedenken, dal3
mit aller geistigen Entwickelung der letzten Jahrhunderte ja verkniipft war et-
was, was man nennen konnte ein Hervortreten namentlich egoistischer Geistes-
stromungen, von denen weite Kreise ergriffen worden sind, so wird es nicht
verwunderlich sein, daB3 gerade das Gebet mit hineingezogen worden ist in die
egoistischen Wiinsche, in die egoistischen Begierden der Menschen. Und man
darf wohl sagen: Kaum ist durch etwas anderes das Gebet mehr mif3zuverstehen
als durch das Durchtrianktsein mit irgendeiner Form des Egoismus. In diesem
Vortrage soll versucht werden, das Gebet ganz unabhédngig von irgendeiner Par-
tei— oder sonstigen Richtung, rein aus den geisteswissenschaftlichen Vorausset-
zungen heraus zu untersuchen.

Wenn man das Gebet kennenlernen will — das sei nur zu einer vorldufigen
Verstindigung gesagt —, so konnte man sagen: Wéhrend der Mystiker voraus-
setzt, da3 er in seiner Seele irgendein kleines Fiinkchen finden werde, das dann



11

weiter leuchten und weiter brennen kann durch seine mystische Versenkung, so
will der Betende gerade jenes Fiinkchen, jenes selbsteigene Seelenleben erst er-
zeugen. Und das Gebet, aus welchen Voraussetzungen heraus es auch auftrete,
erweist sich dadurch gerade in seiner Wirksamkeit, daB3 es die Seele anregt, je-
nes Fiinkchen des Mystikers allméhlich entweder aufzufinden, wenn es da ist
und, verborgen zwar, in der Seele leuchtet, oder aber es selbst zum Aufleuchten
zu bringen. Wenn wir das Bediirfnis nach Gebet, das Wesen des Gebetes unter-
suchen wollen, miissen wir aber eingehen auf eine Charakteristik der menschli-
chen Seele in ihren Tiefen, von denen wir ja in einem der vorhergehenden Vor-
trige sagten, daBl auf sie so recht anwendbar ist der Spruch des alten griechi-
schen Weisen Heraklit: Der Seele Grenzen wirst du niemals finden, und wenn
du auch alle Strallen durchliefest; so weit ist das, was sie mit ithren Geheimnis-
sen umschlie3t. Und wenn auch der Betende zunichst nur auf der Suche ist nach
den Geheimnissen der Seele, so darf man doch sagen: Aus jenen Stimmungen
intimster Art heraus, welche durch das Gebet angeregt werden konnen, erahnt
selbst der naivste Mensch etwas von den unendlichen Weiten des Seelenlebens.
Wir miissen diese Seele, wie sie in uns lebt und uns lebendig vorwirts bringt, in
threr Entwickelung einmal in folgender Weise erfassen:

Wir miissen uns klar werden, da3 so etwas, was wie die Seele in lebendiger
Entwickelung lebt, nicht nur von der Vergangenheit kommt und in die Zukunft
weiterschreitet, sondern daf3 sie in jedem Augenblick ihres gegenwértigen Le-
bens etwas in sich tragt von der Vergangenheit — und sogar in gewisser Weise
etwas von der Zukunft. In den Augenblick, den wir die Gegenwart nennen, er-
strecken sich hinein, insbesondere fiir das Seelenleben, die Wirkungen von der
Vergangenheit und die Wirkungen, die wie aus der Zukunft uns entgegeneilen.
Demjenigen, der tiefer hineinblickt in das Seelenleben, wird es schon so vor-
kommen konnen, als ob in der Menschenseele zwei Stromungen sich fortwéh-
rend begegneten: eine Stromung, die aus der Vergangenheit sich herauflebt, aber
auch eine Stromung, die aus der Zukunft uns entgegenkommt. Es mag sein, daf3
man es fiir andere Gebiete des Lebens als eine Triumerei und Phantasterei zu-
nichst findet, wenn man von einem Heraneilen der Ereignisse aus der Zukunft
spricht. Denn es ist ja leicht, wenn auch trivial, zu sagen: Was zukiinftig ge-
schieht, ist eben noch nicht da; daher konnen wir nicht sagen, dall das, was mor-
gen geschehen werde, uns «entgegeneilt», wahrend wir sehr wohl sagen konnen:
was 1n der Vergangenheit geschehen ist, erstreckt seine Wirkungen in die Ge-
genwart herein. — Fiir das letztere ist es natlirlich sehr leicht, Begriindung tiber
Begriindung zu finden. Wer wollte denn hinwegleugnen, dal unser Leben von
heute das Ergebnis unseres Lebens von gestern ist? Wer mochte leugnen, dal3
wir heute unter der Wirkung unseres Fleifles oder unserer Lassigkeit von gestern
oder vorgestern stehen? Das Hereinragen der Vergangenheit in unser Seelenle-



12

ben wird niemand leugnen. Aber ebensowenig sollte die Realitit des Zukiinfti-
gen geleugnet werden, wenn wir in der Seele selber die Wirklichkeit eines sol-
chen Hereintretens der Zukunftsereignisse, bevor sie da sind, sehen. Oder gibt es
denn nicht so etwas wie Angst vor irgend etwas, was wir morgen erwarten, oder
Furcht vor irgend etwas, was morgen geschehen kann? Ist denn das nicht etwas
wie ein Fiihlen, ein Empfinden, das wir einer, wenn auch fiir uns unbekannten
Zukunft entgegensenden? In jedem Moment, wo sich die Seele fiirchtet und
dngstet, beweist sie durch die Realitdt ihrer Gefiihle und Empfindungen, dal3 sie
nicht nur mit den Wirkungen der Vergangenheit rechnet, sondern daf3 sie in sich
selber lebensvoll rechnet mit dem, was aus der Zukunft in sie hineineilt. Das
seien nur einzelne Andeutungen. Wer das Seelenleben ausmessen will, wird
Zahlreiches finden, das vielleicht widerspricht den Abstraktionen des Verstan-
des, die da sagen: das Zukiinftige ist noch nicht da; es kann deshalb noch nicht
wirken, das sich aber in seiner lebendigen Realitit zeigt, wenn wir auf das un-
mittelbare Seelenleben eben hinblicken.

In unserer Seele flieBen zwei Strome gleichsam zusammen von der Vergan-
genheit und von der Zukunft und bilden dort — wer wollte das leugnen, wenn er
sich selber beobachtet? — etwas wie einen «Wirbely, ganz dhnlich wie beim Zu-
sammenflufl von zwei Stromen drauflen. Wenn wir nun dasjenige genauer be-
trachten, was aus der Vergangenheit hereinlebt in unsere Seele, da miissen wir
sagen: Unter dem Eindrucke des in der Vergangenheit Erlebten ist unsere Seele
geworden. Wie wir die Erlebnisse der Vergangenheit angewendet haben, so sind
wir heute, und wir tragen das Verméchtnis unserer Taten, unseres Fiithlens und
Denkens aus der Vergangenheit in unserer Seele. Wir sind so, wie wir geworden
sind. Wenn wir nun zuriickblicken wollen von unserem heutigen Standpunkt auf
unsere fritheren Erlebnisse, namentlich auf jene Erlebnisse, an deren Zustande-
kommen und Verwertung fiir unsere Seele wir selber beteiligt waren, wenn wir
also die Erinnerung schweifen lassen in die Vergangenheit, werden wir gar oft,
wenn wir Einkehr halten in uns, auch zu einem Urteil iiber uns selber kommen
und uns sagen: Jetzt sind wir so; und so, wie wir sind, sind wir imstande, zu
manchem, was in unserer Vergangenheit sich abgespielt hat, durch uns selbst
nicht «Ja» zu sagen; wir sind fihig geworden, jetzt mit manchem nicht einver-
standen zu sein, vielleicht mancher Tat der Vergangenheit uns sogar zu schi-
men. Wenn wir so unsere Gegenwart an unsere Vergangenheit anreihen, dann
wird uns ein Gefiihl von dem iiberschleichen, was wir so nennen konnen: Oh, es
ist etwas in uns, was unendlich viel reicher, unendlich viel bedeutsamer ist als
das, was wir durch unsern Willen, durch unser Bewul}tsein, durch unsere indivi-
duellen Kréfte aus uns gemacht haben! Denn gébe es nicht in uns etwas, was
hinausragt liber das, was wir aus uns gemacht haben, so konnten wir uns auch
nicht selber tadeln, auch uns nicht selber erkennen. Wir miissen sagen: In uns



13

lebt etwas, was grof3er ist als das, was wir bisher an uns selber ausgeniitzt haben!
Wenn wir ein solches Urteil in ein Gefiihl verwandeln, dann werden wir hin-
schauen auf das uns Bekannte, das wir in unsern vergangenen Taten und Erleb-
nissen beobachten konnen; und das klar vor uns liegen kann — so klar als eben
die Erinnerung mdglich ist —, und wir werden dieses Klare, Offenliegende ver-
gleichen kdnnen mit etwas in uns, was grofer ist als das Offenliegende, mit et-
was in der Seele, was sich herausarbeiten will, was uns anleitet, uns tiber uns
selbst zu stellen und uns zu beurteilen auf dem Standpunkte der Gegenwart.
Kurz, wir werden etwas in uns ahnen, was iiber uns selber hinausragt, wenn wir
jenen Strom ansehen, der aus der Vergangenheit in die Seele flieBt. Und diese
Ahnung eines Grofleren in uns selber ist im Grunde das erste Aufleuchten des
inneren Gottesgefiihles in der Seele; ein Gefiihl davon, dal} in uns selber etwas
lebt, was grof3er ist als alles, was zundchst in unsere Willkiir gestellt ist, und das
bewirkt, da3 das Gottesgefiihl in uns erwacht, dal wir hinschauen auf etwas,
was uns Uber unser engbegrenztes Ich hinausfiihrt zu einem geistig—gottlichen
Ich. So spricht eine in das Gefiihl, in die Empfindung verwandelte Betrachtung
der Vergangenheit.

Wie spricht nun das, was wir das HineinflieBen des Zukunftsstromes in die
Seele nennen kénnen, wenn wir es in ein Gefiihl, in eine Empfindung verwan-
deln?

Das spricht noch deutlicher und noch wesentlicher zu uns. Wihrend beim
Zuriickblicken in die Ereignisse der Vergangenheit sich unsere Empfindung und
unser Gefiithl wie ein abweisendes Urteil, wie Reue, wie Scham vielleicht gel-
tend macht, so stehen der Zukunft gegeniiber von vornherein die Empfindungen
und Gefiihle da von Angst und Furcht, von Hoffnung, von Freude. Aber diesen
Geflihlen gegeniiber steht zundchst fiir den Menschen der Strom der Ereignisse
noch nicht selber da; er durchschaut ihn noch nicht. Er kann hier leichter sogar
den Begriff, die Idee in ein Gefiihl verwandeln, als im ersten Falle. Denn das tut
die Seele selber. Weil sie uns der Zukunft gegeniiber nur die Gefithle der Wirk-
lichkeit gibt, so stehen unsere Gefiihle und Empfindungen der Zukunft da wie
etwas, was sich herausgebiert aus einem unbekannten Strom, von dem wir wis-
sen: er kann so oder so auf uns wirken, er kann uns das oder jenes gewéhren.
Wenn wir nun dies in die richtige Empfindung verwandeln, was aus dem dunk-
len SchoB3 der Zukunft mit Sicherheit uns entgegenkommt, und wenn wir fiihlen,
wie es hereinstromt in unsere Seele, und wie sich thm entgegenstellen unsere
Empfindungswelten, dann fiihlen wir, wie unsere Seele immer von neuem sich
entzlindet an den Erlebnissen, die uns aus der Zukunft entgegenkommen. Wir
fihlen hier erst recht, wie unsere Seele reicher, umfassender werden kann als sie
ist; wir fithlen unsere Seele schon in der Gegenwart so, daB sie sicher in der Zu-
kunft einen unendlich reicheren und méchtigeren Inhalt umfassen wird. Wir fiih-



14

len uns schon verwandt mit dem, was uns aus der Zukunft entgegenkommt,
miissen uns damit verwandt fiihlen. Wir miissen unsere Seele gewachsen fiihlen
dem ganzen Inhalt, den ihr die Zukunft noch geben kann.

Betrachten wir so Vergangenheit und Zukunft in dem Hereinstromen in die
Gegenwart, dann zeigt sich uns, wie das Seelenleben iiber sich selber ahnend
hinauswéchst. Wir werden es daher begreiflich finden, wenn die Seele, zuriick-
blickend auf die Vergangenheit, gewahr wird jenes Bedeutungsvolle, das in sie
hineinspielt, und dem sie nicht gewachsen ist; dal3 sie entfalten kann eine Stim-
mung, eine Grundempfindung gegeniiber dem, was sich so als Ergebnis der
Vergangenheit zeigt. Wenn so die Seele — sei es im Urteil oder in Reue und
Scham {iber sich selber — das Méchtige im Strom aus der Vergangenheit in sich
hineinflieBen fiihlt, dann erzeugt sich das, was man nennen konnte die Andacht
gegeniiber dem Gottlichen, das uns aus der Vergangenheit anschaut. Und diese
Andacht gegeniiber dem Gottlichen, das uns aus der Vergangenheit anschaut,
das wir ahnen konnen als etwas, was auf uns wirkt, dem wir aber mit unserm
BewuBtsein nicht gewachsen sind, erzeugt die eine Gebetsstimmung — denn es
gibt zwei Gebetsstimmungen —; jene Gebetsstimmung, die wir bezeichnen kon-
nen als diejenige, welche zur Gottinnigkeit fithrt. Denn was wird die Seele wol-
len konnen, wenn sie still und intim sich diesen Empfindungen und Gefiihlen
gegeniiber solcher Vergangenheit hingibt? Sie wird wollen konnen, dal3 das
Machtigere, das sie unbenutzt gelassen hat, das sie mit ithrem Ich nicht durch-
drungen hat, in thr gegenwirtig werde. Die Seele wird sich sagen konnen: Wire
dieses Machtigere in mir, dann wire ich heute eine andere; es hat in mir nicht
gelebt, es war in mir nicht gegenwirtig. Das Gottliche, was ich ahne, war nicht
etwas, was zu meinem Innenleben gehorte; deshalb habe ich mich nicht so ge-
macht, daB3 ich zu mir selber heute ganz «Ja» sagen kann. — Wenn die Seele so
empfindet, iiberkommt sie jene Stimmung, durch die sie sich sagt: Wie kann ich
in diese Seele hereinbekommen, was in allen meinen Taten und Erlebnissen
zwar gelebt hat, was aber mir unbekannt war? Wie kann ich —hereinziehen die-
ses Unbekannte, von meinem Ich nicht Erfaite? Wenn diese Stimmung in der
Seele sich auslebt, sei es durch ein Gefiihl, durch ein Wort oder eine Idee, dann
haben wir das Gebet gegeniiber der Vergangenheit. Dann suchen wir uns auf
einem Wege dem Gottlichen andéachtig zu ndhern.

Demjenigen, was wir charakterisieren konnten als aus dem Strome der un-
bekannten Zukunft uns das Goéttliche leuchten lassend, dem gegeniiber gibt es
nun eine andere Stimmung. Und wenn wir sie vergleichen wollen mit der eben
charakterisierten, dann fragen wir uns noch einmal: Was fiihrt uns zur Gebets-
stimmung gegeniiber der Vergangenheit? Dall wir unvollkommen geblieben
sind, trotzdem wir ahnen konnen, daf3 ein Gottliches in uns hineinleuchtet; daf
wir nicht alle Fahigkeiten, nicht alle Krifte entwickelt haben, die aus diesem



15

Gottlichen flieBen konnen; unsere Méngel, was uns geringer macht, als das
Gottliche ist, das in uns hineinleuchtet: das fiihrt uns zur Gebetsstimmung ge-
geniiber der Vergangenheit. Was macht uns aus der Zukunft herein in einer dhn-
lichen Weise mangelhaft? Was hemmt aus der Zukunft unsere Entwickelung,
unseren Aufstieg zum Geistigen?

Da brauchen wir nur daran zu denken, da3 gerade jene Gefiihle und Emp-
findungen, die wir schon nennen konnten, fressen an unserem Seelenleben:
Angst und Furcht vor dem Unbekannten der Zukunft. Gibt es aber etwas, was in
die Seele sich ergieen kann als Kraft der Sicherheit gegeniiber dem Zukiinfti-
gen? —Ja, das gibt es. Richtig wird es aber in der Seele nur wirken, wenn es als
Gebetsstimmung auftritt. Und das ist das, was man nennen kann das Ergeben-
heitsgefiihl gegeniiber dem, was aus dem dunklen Schof3 der Zukunft in unsere
Seele eintritt. Millverstehen wir uns auf diesem Gebiete nicht. Es wird hier nicht
etwa dem ein Loblied gesprochen, was man von da und dorther als Ergebenheit
bezeichnen kann, sondern es wird eine ganz bestimmte Art von Ergebenheit cha-
rakterisiert: Ergebenheit gegeniiber dem, was uns die Zukunft bringen kann.
Wer dngstlich und furchtsam hinblickt auf das, was ihm die Zukunft bringen
kann, der hindert seine Entwickelung, hemmt die freie Entfaltung seiner Seelen-
krifte. Nichts ist eigentlich dieser freien Entfaltung der Seelenkrifte so hinder-
lich als die Furcht und Angst vor dem Unbekannten, das aus dem Strome der
Zukunft in die Seele hereintritt. Was die Ergebenheit gegeniiber der Zukunft
bringen kann, dariiber kann eigentlich nur die Erfahrung urteilen. Was ist Erge-
benheit gegeniiber den Zukunftsereignissen?

In ihrer idealen Gestalt wire diese Ergebenheit jene Seelenstimmung, die
sich immer sagen konnte: Was auch kommt, was mir auch die nachste Stunde,
der nidchste Morgen bringen mag, ich kann es zunédchst, wenn es mir ganz unbe-
kannt ist, durch keine Furcht und Angst dndern. Ich erwarte es mit vollkom-
menster innerer Seelenruhe, mit vollkommener Meeresstille des Gemiites! Jene
Erfahrung, die sich aus einem solchen Ergebenheitsgefiihl gegeniiber den Zu-
kunftsereignissen ergibt, geht dahin, dal derjenige, der so gelassen, mit voll-
stindiger Meeresstille des Gemiites der Zukunft entgegenleben kann und den-
noch seine Energie, seine Tatkraft in keiner Weise darunter leiden 148t, die Kraf-
te seiner Seele in der intensivsten Weise, in der freiesten Art zu entfalten ver-
mag. Es ist, wie wenn gleichsam Hemmnis nach Hemmnis von der Seele fiele,
wenn sie immer mehr und mehr jene Stimmung tiberkommt, die jetzt als «Erge-
benheit» charakterisiert worden ist gegeniiber den aus der Zukunft uns zustro-
menden Ereignissen.

Dieses Ergebenheitsgefiihl kann sich die Seele nicht auf einen Machtspruch
geben, nicht durch eine aus dem Nichts hervorgeholte Willkiir. Dieses Ergeben-
heitsgefiihl ist das Resultat dessen, was man die andere Gebetsstimmung nennen



16

kann, jene Gebetsstimmung, welche sich richtet an die Zukunft und ihren von
Weisheit durchdrungenen Lauf der Ereignisse. Hingabe an das, was man gottli-
che Weisheit in den Ereignissen nennt; hervorrufen in sich selber immer wieder
den Gedanken, die Empfindung, den Impuls des Gemiitslebens, dal das, was da
kommen werde, sein muf}, und daB3 es nach irgendeiner Richtung seine guten
Wirkungen haben miisse: das Hervorrufen dieser Stimmung in der Seele und das
Ausleben dieser Stimmung in Worten, in Empfindungen, in Ideen, das ist die
zweite Art der Gebetsstimmung, die Stimmung des Ergebenheitsgebetes.

Aus diesen Stimmungen der Seele miissen hervorgeholt werden die Impulse
zu dem, was man Gebet nennt. Denn in der Seele selber sind die Antriebe gege-
ben, und im Grunde kommt Gebetsstimmung in eine jede Seele, die sich nur ein
wenig erhebt iiber die unmittelbare Gegenwart. Gebetsstimmung, konnte man
sagen, ist das Hinaufblicken der Seele aus dem zeitlich voriibergehenden Ge-
genwirtigen in das Ewige, das Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft um-
schliefit. Aus dem Grunde, weil fiir den Menschen dieses Hinausblicken und
Hinausleben aus dem Augenblick der Gegenwart so notwendig ist, 1468t Goethe
seinen Faust das grof3e, bedeutsame Wort zu Mephistopheles sprechen:

Werd' ich zum Augenblicke sagen:
Verweile doch! du bist so schon!

das heilit: konnte ich mich je mit einem Leben im bloBen Augenblicke be-
gnugen —

Dann magst du mich in Fesseln schlagen,
Dann will ich gern zu Grunde gehn!

Man konnte also auch sagen: Es ist Gebetsstimmung, die sich Faust erfleht,
um aus den Fesseln des Gesellen, des Mephistopheles, herauszukommen.

Gebetsstimmung fiihrt uns also auf der einen Seite zur Betrachtung unseres
engbegrenzten Ich, das aus der Vergangenheit herauf in die Gegenwart gearbei-
tet hat, und das, wenn wir es ansehen, uns klar zeigt, wie unendlich mehr in uns
ist, als wir benutzt haben; und auf der andern Seite flihrt uns diese Betrachtung
in die Zukunft und zeigt uns, wie aus dem unbekannten Schof3 der Zukunft un-
endlich viel mehr in das Ich hineinflieBen kann, als dieses Ich bereits in der Ge-
genwart erfaflt hat. In eine dieser zwei Stimmungen hinein ist jede Gebetsstim-
mung zu bringen. Wenn wir so die Stimmung des Gebets erfassen und das Gebet
als einen Ausdruck dieser Stimmung, dann werden wir in dem Gebete selber
jene Kraft finden, die uns iiber uns selbst hinausfiihrt. Denn was ist denn das
Gebet anders, wenn es so in uns auftritt, als das Aufleuchten jener Kraft in uns,
die hinaus will liber das, was unser Ich in einem Augenblicke war! Und wenn
das Ich nur erfaf3t wird von diesem seinem Hinausstreben, dann lebt schon in



17

thm jene Kraft, die Entwickelungskraft ist. Wenn wir aus der Vergangenheit ler-
nen: Wir haben mehr in uns, als wir benutzt haben! — da ist unser Gebet ein Auf-
schreien zu dem Gottlichen: es moge da sein, es moge uns erfiillen mit seiner
Gegenwart! Wenn wir zu dieser Erkenntnis gefiihls- und empfindungsméBig ge-
kommen sind, dann ist das Gebet Ursache der Weiterentwickelung in uns. Und
wir konnen das Gebet dann zdhlen zu den Entwickelungskriften unseres eigenen
Ich.

Ebenso konnen wir es halten mit der Gebets Stimmung gegeniiber der Zu-
kunft, wenn wir in Furcht und Angst dem gegeniiber leben, was die Zukunft uns
bringen kann. Denn da fehlt uns jene Ergebenheit, die aus dem Gebete stromt,
das wir entgegensenden unseren Geschicken, die uns aus der Zukunft entgegen-
eilen, und von denen wir sagten: Sie sind aus der Weisheit der Welt iiber uns
verhdngt. Die Hingabe an diese Ergebenheitsstimmung wirkt anders, als wenn
wir Furcht und Angst dem entgegensenden, was uns entgegenkommen soll.
Durch Angst und Furcht wird unsere Entwickelung gehemmt; wir weisen durch
die Wellen der Furcht und der Angst das zuriick, was in unsere Seele aus der
Zukunft herein will. Aber wir ndhern uns ihm in befruchtender Hoffnung, so daf}
es in uns hineinkommen kann, wenn wir ihm in Ergebenheit entgegenleben. So
ist diese Ergebenheit, die uns scheinbar klein macht, eine starke Kraft, die uns
der Zukunft entgegentrdgt, so daB3 die Zukunft den Inhalt der Seele bereichert
und unsere Entwickelung auf eine immer neue Stufe bringt.

Da haben wir das Gebet erfalit, wie es eine wirkende Kraft in uns selber ist.
Daher sehen wir in dem Gebet eine Ursache in uns, die unmittelbare Wirkungen
nach sich zieht, ndmlich die VergroBerung und Entwickelung unseres Ich. Wir
brauchen dann gar nicht besondere dullere Wirkungen abzuwarten; sondern wir
sind uns klar: Wir haben mit dem Gebete selber etwas in unsere Seele gesenkt,
das wir erleuchtende und erwidrmende Kraft nennen konnen. Erleuchtende Kraft,
weil wir die Seele frei machen gegeniiber dem, was uns aus der Zukunft entge-
geneilt, und sie geeignet machen, das aufzunehmen, was uns aus dem dunklen
Schof} der Zukunft werden kann; erwidrmend wirken wir auf die Seele, weil wir
sagen konnen: Zwar haben wir in der Vergangenheit versdaumt, vollig das Gottli-
che in unserem Ich zur Entfaltung zu bringen; jetzt aber haben wir uns in unse-
ren Empfindungen und Gefiihlen mit ihm durchdrungen, und es kann wirken in
uns. Die Gebetsstimmung, die uns aus dem Gefiihl fiir die Vergangenheit
kommt, erzeugt jene innere Seelenwiarme, von der alle diejenigen zu erzédhlen
wissen, welche das Gebet in seiner Wahrheit zu empfinden vermdgen. Und die
erleuchtende Wirkung zeigt sich bei denen, die das Ergebenheitsgefiihl des Ge-
betes kennen.

Wenn wir so das Wesen des Gebetes betrachten, werden wir uns nicht wun-
dern, dal3 gerade die grolen Mystiker in der Hingabe an das Gebet die beste



18

Vorschule fanden fiir das, was sie in der mystischen Versenkung dann suchten.
Sie leiteten sozusagen die Stimmung ihrer Seele durch das Gebet vorher hin zu
jenem Punkt, wo sie dann fiahig wurden, das charakterisierte «Fiinklein» auf-
leuchten zu lassen. Gerade durch die Vergangenheitsbetrachtung kann uns er-
klarlich erscheinen jene tiefe Innigkeit, jene wunderbare Intimitit des Seelenle-
bens, die den Menschen beim wahren Gebet iiberkommen kann. Es ist doch das
Erleben, das Erfahren in der Aullenwelt, was uns uns selber entfremdet, auch
ganz genau das gleiche, das in der Vergangenheit das in uns Méchtigere — unser
bewuBtes Ich — nicht hat aufkommen lassen. Wir waren hingegeben den dufleren
Eindriicken, wir gingen auf in dem Mannigfaltigen des &u3eren Lebens, was uns
zerstreut und uns nicht zur Sammlung kommen 148t. Das ist aber dasselbe, was
die michtigere, stirkere Gotteskraft in uns nicht zur Entfaltung kommen lieB3.
Jetzt aber, wo wir dies in einer solchen Stimmung der Gottinnigkeit in uns ent-
falten, fithlen wir uns in uns selber nicht hingegeben an die zerstreuenden Wir-
kungen der AuBlenwelt. Das ist es, was uns mit jener unsiaglichen, wunderbaren
Wirme des In-sich-Seins erfiillt wie mit einer inneren Seligkeit, was wirkliche
innere Gottdurchwiarmung genannt werden kann. Und wie die Warme im Kos-
mos es ist, welche bei den hoheren Wesen als Innenwérme physisch auftritt, und
dadurch aus den niederen Wesen, welche die gleiche Warme haben wie die Um-
gebung, die hoheren Wesen erst gestaltet; wie diese physische Wéarme das We-
sen materiell in sich verinnerlicht, so ist es die durch das Gebet erzeugte See-
lenwidrme, die aus einem Seelenwesen, das sich in der Aullenwelt verliert, ein
solches macht, das sich in sich selber zusammenschlief3t. Wir erwarmen in dem
Gottgefiihl in uns im Gebet; wir erwarmen nicht nur, wir finden uns intim in uns
selber.

Wenn wir dann auf der anderen Seite an die Dinge der AuBBenwelt herantre-
ten, so erscheinen sie uns im Grunde genommen immer mit dem durchmischt,
was man nennen kann «dunkler Schof3 des Zukiinftigen». Denn wer genauer die
Dinge betrachtet, muf} sich sagen: In allem, dem er entgegengeht in der AuB3en-
welt, ist immer ein Zukiinftiges. Uberall sozusagen stoBt uns etwas zuriick,
wenn wir Furcht und Angst vor dem haben kénnen, was uns treffen kann. Wie
ein dichter Schleier steht die Aullenwelt vor uns. Wenn wir aber das Ergeben-
heitsgefiihl, die Gebetsstimmung entwickeln gegeniiber dem, was aus dem
dunklen Schof3 der Zukunft uns entgegentritt, dann konnen wir erfahren, wie wir
allen Wesen der AuBBenwelt gegeniibertreten konnen mit dem Gefiihl derselben
Sicherheit und Hoffnung, das uns aus dem Ergebenheitsgefiihl stromt. Wir kon-
nen uns dann allen Dingen gegeniiber sagen: Weisheit der Welt ist es, die uns
entgegenleuchten wird! Wéhrend uns sonst aus allem, dem wir gegeniibertreten,
Finsternis anstarrt, und die Finsternis in die Empfindung hinein tritt, werden wir
jetzt sehen, wie durch das Ergebenheitsgefiihl in uns die Empfindung ersteht,



19

daBl im Grunde genommen nur durch das, was wir in der Seele als das Hochste
ersehnen und begehren konnen, weisheitsvoller Gehalt der Welt uns aus allem
entgegenleuchten wird. — So konnen wir sagen: Es ist die Hoffnung auf Erleuch-
tung aus der ganzen Umwelt, die uns wird aus der Ergebenheitsstimmung des
Gebetes. Und wie die Finsternis uns in uns selber zusammenschlief3t, wie die
Finsternis uns Verlassenheit und Enge schon im Physischen zeigt, wenn wir in
Nachtesdunkel irgendwo stehen und Schwarzes um uns herum sich ausbreitet,
so fihlen wir, wenn der Morgen kommt und das Licht uns entgegentritt, uns aus
uns selber herausversetzt; aber nicht so, dall wir uns verlieren wiirden, sondern
s0, wie wenn wir unserer Seele bestes Wollen, unserer Seele bestes Sehnen jetzt
in die AuBlenwelt hineintragen konnten. So fithlen wir jenes Hingegebensein an
die Welt, das uns uns selber entfremdet, iiberwunden durch die Gebetswiarme,
die uns mit uns selber zusammenschlieft. Und wenn wir die Gebetswirme in
sich zur Entfaltung bringen bis zum Ergebenheitsgefiihl, welches das Gebet
durchstromen kann, dann entziindet sich die Gebetswiarme zum Gebetslicht. Wir
treten jetzt neuerdings aus uns heraus und wissen: Wenn wir jetzt mit der Au-
Benwelt uns vereinigen und die Blicke richten auf alles, was in der Umwelt ist,
dann fithlen wir uns nicht zerstreut und uns selber entfremdet in ihr; sondern
dann fithlen wir, wie das, was unserer Seele Bestes ist, aus der Seele heraus-
fliet, und fiihlen uns vereint mit dem, was uns aus der Umwelt heraus entge-
genleuchtet.

Diese beiden Gebetsstromungen lassen sich bildlich noch besser zum Aus-
druck bringen als in Begriffen, so zum Beispiel wenn wir uns daran erinnern,
was im Alten Testament von Jakob erzdhlt wird als jener méchtige, die Seele
durchwiihlende Kampf des Jakob in der Nacht. Er erscheint uns so, wie wenn
wir selber hingegeben sind der Mannigfaltigkeit der Welt, an die unsere Seele
sich zunichst verliert, und die sie nicht zu sich selber kommen 143t. Wenn das
Streben sich in sich zu finden dann doch erwacht, dann kommt der Kampf unse-
res hoheren Ich gegeniiber dem niederen Ich; dann wogen die Stimmungen auf
und ab; dann aber arbeiten wir uns durch gerade durch jene Gebetsstimmung,
und es kommt zuletzt jener Augenblick, der uns gezeigt wird in der Erzdhlung
bei Jakob dadurch, daB sich der innere ndchtliche Kampf seiner Seele ausgleicht,
erhellt und harmonisch wird, als thm die Morgensonne entgegenleuchtet. So
wirkt in der Tat das wahre Gebet in der menschlichen Seele.

Wenn wir so das Gebet betrachten, ist es frei von jeglichem Aberglauben.
Denn dann ist es das, was unserer Seele allerbestes Teil zur Entfaltung, was un-
mittelbar in unsere Seele eine Kraft bringt. So angesehen ist das Gebet die Vor-
stufe der mystischen Versenkung, wie die mystische Versenkung selber die Vor-
stufe ist alles dessen, was wir Geistesforschung nennen konnen. Und es wird uns
auch schon aus der Charakteristik des Gebetes erklarlich erscheinen, was Ofter



20

hier erwdhnt worden ist: da} wir im Grunde genommen eigentlich Irrtum tiber
Irrtum auf unsere Seele laden, wenn wir glauben, wir konnten das Gottliche,
sozusagen den Gott, mystisch nur in uns selber finden. Diesen Fehler haben al-
lerdings Mystiker und auch sonst christlich gesinnte Leute des Mittelalters viel-
fach gemacht. Sie haben ihn gemacht, weil die Gebetsstimmung gerade wéhrend
der Zeiten des Mittelalters anfing sich zu durchtrdnken mit Egoismus; mit jenem
Egoismus, durch den die Seele sich sagt: Ich will vollkommener und immer
vollkommener werden und an nichts anderes denken als an dieses immer voll-
kommener Werden. Im Grunde genommen ist es nur ein Nachklang jener egois-
tischen Sehnsucht nach blofler innerer Vollkommenheit, wenn eine verkehrte
theosophische Stromung heute davon spricht, dal der Mensch, wenn er nur ab-
sehe von allem AuBeren, den Gott in der eigenen Seele finden konne.

Wir haben ja gesehen, dal3 es zwei Gebetsstromungen gibt: die eine fiihrt zur
Erwdrmung unseres Inneren, die andere fiihrt im Ergebenheitsgefiihl wiederum
hinaus in die Welt und fiithrt gerade zur Erleuchtung und zur wahren Erkenntnis.
Wer so die Gebetsstimmung betrachtet, wird bald sehen, da3 diejenige Erkennt-
nis, die wir uns mit den gewohnlichen Mitteln des Verstandes erarbeiten, un-
fruchtbar ist in gewisser Beziehung gegeniiber einer anderen Erkenntnis. Wer
Gebetsstimmung kennt, der kennt jene Zuriickgezogenheit der Seele in sich sel-
ber, wo sie sich aus der Mannigfaltigkeit der Welt, die sie zerstreut, herauslost,
wo sie sich in sich selber sammelt und in sich selber das erlebt, was man nennen
kann: volliges In-sich-geschlossen-Sein und Bei-sich-Sein, sich erinnernd an
das, was erhaben ist iiber den Augenblick, was aus Vergangenheit und Zukunft
hereinragt in die Seele. Wer diese Stimmung kennt, wo windstill, sinnenstill un-
sere ganze Umgebung wird, wo nur die schonsten Gedanken und Empfindun-
gen, deren wir fahig sind, die Seele im Innern zusammenhalten, wo vielleicht
auch diese zuletzt schwinden und nur eine Grundempfindung in der Seele lebt,
die nach zwei Seiten hinweist: nach dem Gotte, der sich aus der Vergangenheit,
nach dem Gotte, der sich aus der Zukunft ankiindigt — wer diese Stimmungen
kennt und mit ihnen zu leben weil3, der weill auch, dal} es fiir die Seele solche
groflen Momente gibt, wo sie sich sagt: Ich habe jetzt einmal abgesehen von
dem, was ich bewulit durch mein Denken zustande bringen kann an Gescheit-
heit, habe abgesehen von dem, was ich zustande bringen kann durch meine
Empfindungen, habe abgesehen von jenen Idealen, welche ich fassen kann durch
mein Wollen, zu dem ich bisher erzogen worden bin; ich habe alles aus meiner
Seele herausgefegt. Ich war hingegeben meinen hochsten Gedanken und Emp-
findungen; ich habe auch diese aus meiner Seele gefegt und nur die eben charak-
terisierte Grundempfindung leben lassen. Wer solche Empfindungen kennt, der
weill: Wie uns die Wunder der Natur entgegentreten, wenn wir das reine Auge
auf die Natur richten, so leuchten hinein in unsere Seele neue Empfindungen,



21

die wir bisher nicht gewahr werden konnten. Willensimpulse und Ideale sprie-
Ben auf in der Seele, welche uns bisher fremd waren, so dal} die fruchtbarsten
Momente in dieser Grundstimmung erwachen.

So kann uns das Gebet im besten Sinne des Wortes eine Weisheit geben, zu
der wir im gegebenen Augenblick noch nicht fahig sind; es kann uns die Mog-
lichkeit geben zu einem Fiihlen und Empfinden, das wir uns bisher noch nicht
anerziehen konnten. Und wenn das Gebet unsere Selbsterziehung weiter fiihrt,
kann es uns eine Stirke des Wollens geben, zu der wir uns bisher nicht haben
aufschwingen konnen. Wenn wir allerdings eine solche Gebetsstimmung haben
wollen, dann miissen es die groBBten Gedanken sein, die herrlichsten Empfindun-
gen und Impulse, deren wir fahig sein konnen, die in der Seele aufleben, damit
sie eine solche Stimmung aus ihr herausholen. Und da kann ja immer wieder nur
hingewiesen werden auf diejenigen Gebete, die seit uralten Zeiten oder in den
feierlichsten Momenten der Menschheit gegeben worden sind.

In meiner kleinen Schrift «Das Vaterunser» finden Sie eine Darstellung des
Inhaltes, aus dem sich zeigt, dall allerdings in die «sieben Bitten» eingeschlos-
sen ist alle Weisheit der Welt. Mogen Sie immerhin denken: In diesem Biichlein
wird von dem Vaterunser gesagt, da3 nur derjenige die «sieben Bitten» dieses
Gebetes verstehen kann, der die tieferen Quellen des Weltalls kennt; der naive
Mensch aber, der das Vaterunser betet, kann doch nicht diese Tiefen ergriinden!
Das ist aber auch nicht notwendig. Damit das Vaterunser hat zustande kommen
konnen, war notwendig, dal aus einer umfassenden Weisheit der Welt in Worte
gepriagt worden ist, was man «tiefste Welten- und Menschheitsgeheimnisse»
nennen kann. Weil dies aber nun im Vaterunser enthalten ist, deshalb wirkt es in
den Worten des Vaterunsers, auch wenn man noch lange nicht die Tiefen dieses
Gebetes versteht. Das ist aber gerade das Geheimnis eines wahren Gebetes, dal3
es hervorgeholt sein muf} aus der Weltenweisheit. Und weil es daraus hervorge-
holt ist, deshalb wirkt es, trotzdem wir es noch nicht verstehen. Wir konnen es
verstehen, wenn wir zu den hoheren Stufen hinaufsteigen, zu denen Gebet und
Mystik vorbereiten. Das Gebet bereitet uns flir die Mystik, die Mystik fiir die
Meditation, Konzentration vor, und von da werden wir hingewiesen zu dem ei-
gentlichen Arbeiten fiir die Geistesforschung.

Es ist kein Einwand, wenn man sagt, man miisse doch dasjenige verstehen,
was man betet, wenn das Gebet die richtige Wirkung haben soll. Das ist einfach
nicht richtig. Wer versteht die Weisheit einer Blume, wenn er sich doch an einer
Blume erfreuen kann? Man braucht die Weisheit der Blume nicht zu durchdrin-
gen, und dennoch kann sich Freude in die Seele ergie3en, wenn man die Blume
anschaut. Dal} die Blume da ist, dazu war die Weisheit notwendig; da3 wir uns
an der Blume erfreuen, dazu ist zunédchst die Weisheit nicht notwendig. Dal} ein
Gebet zustande kommen kann, dazu ist die Weisheit der Welt notwendig; dal3



22

aber das Gebet, wenn es da ist, die charakterisierte Warme und das charakteri-
sierte Licht in die Seele gieBt, dazu ist ebensowenig die Weisheit notwendig,
wie sie notwendig ist, dafl uns die Blume erfreuen kann. Aber etwas, was nicht
durch die Weisheit der Welt zustande gekommen ist, konnte auch nicht jene
Kraft haben. Schon an der Art, wie das Gebet wirkt, zeigt sich uns, welche Tiefe
das Gebet hat.

Wenn die Seele wirklich sich entwickeln soll unter dem Einflu3 eines sol-
chen in ihr Lebenden, so kann immer wieder darauf hingewiesen werden, wie an
einem wahren Gebet ein jeder Mensch, auf welcher Stufe der Entwickelung und
der Erziehung er auch steht, etwas haben kann. Der Naivste, der vielleicht nichts
weiter weil} als das Gebet selber, kann das Gebet auf die Seele wirken lassen.
Das Gebet selber wird es sein, das Wirkungskréfte hervorrufen kann, welche ihn
immer hoher und hoher bringen. Aber man ist nie fertig mit einem Gebet, wie
hoch man auch steht; denn es kann immer noch die Seele um eine Stufe hoher
bringen, als sie schon ist. Und das Vaterunser ist ein Gebet, das nicht nur gebetet
werden kann, sondern das auch mystische Stimmung hervorrufen kann, und das
auch der Gegenstand sein kann der hoheren Meditation und Konzentration. Das
konnte noch von manchen Gebeten gesagt werden. Aber allerdings ist aus dem
Mittelalter etwas heraufgezogen, was das Gebet und die Gebetsstimmung heute
etwas unrein machen kann, und was man nur mit dem Worte «Egoismus» be-
zeichnen kann.

Wenn man durch das Gebet nur in sich selber hineinkommen will, sich nur
in seinem Innern vervollkommnen will — wie das auch mancher mittelalterliche
Christ nur wollte, vielleicht auch heute noch will —, wenn man nicht auch durch
die Erleuchtung den Blick wieder in die Welt, nach aullen, senden will, dann
stellt sich das Gebet dar als etwas, was zu gleicher Zeit den Menschen dazu
bringt, sich von der Welt abzusondern, weltenfremd und weltenfern zu sein. Das
war bei vielen Menschen der Fall, die das Gebet im Sinne von falscher Askese
und Einsiedelei benutzten. Solche Menschen wollten nicht nur vollkommen sein
im Sinne der Rose, die sich schmiickt, um den Garten schon zu machen, sondern
sie wollten noch vollkommen sein wegen ihres eigenen Selbstes, um in der See-
le die eigene Seligkeit zu finden. Wer in der Seele den Gott sucht und nicht wie-
der mit diesen gefundenen Kriften hinausgehen will in die Welt, der wird dann
schon finden, dal3 sich solches Beginnen in gewisser Weise riacht. Und Sie kon-
nen finden in mancherlei Schriften, deren Verfasser nur die eine Gebetsstim-
mung kennen, die zur innerlichen Erwidrmung fiihrt — selbst bis zu jener Schrift
des Michael de Molinos hin —, ganz sonderbare Beschreibungen von allerlei
Leidenschaften und Trieben, Versuchungen, Anfechtungen und wilden Geliis-
ten, welche die Seele gerade dann erlebt, wenn sie durch innerliches Gebet,
durch voélliges Hingegebensein an das, was sie flir thren Gott hélt, die Vollkom-



23

menheit sucht. Das ist nichts anderem zuzuschreiben als dem Umstande, dal} der
Mensch erfahren muf}, wenn er einseitig den Gott sucht, einseitig sich der geisti-
gen Welt ndhern will, nur die Gebetsstimmung entfalten will, die zur innerlichen
Durchwérmung fiihrt, und nicht auch die andere, die zur Durchleuchtung fiihrt,
daB dann die andere Seite sich rdcht. Wenn ich nur mit Reue und Schamgefiihl
in die Vergangenheit blicke und sage: Es ist etwas Méchtiges in mir, das ich in
meinen bisherigen Erlebnissen nicht ausgeprigt habe, von dem ich mich aber
jetzt erfiillen lassen will, damit ich vollkommen werde, dann tritt allerdings die-
se Stimmung nach dem Vollkommenen hin in gewisser Weise auf. Aber das an-
dere, das Unvollkommene, das in der Seele sitzt, das macht sich als eine Gegen-
kraft geltend, stiirmt um so wuchtiger hervor und zeigt sich als Versuchung und
Leidenschaft. In dem Augenblicke, wo sich die Seele ernstlich gefunden hat in
innerlicher Durchwiarmung und Gottinnigkeit, und den Gott wiederum in allen
Werken, wo er sich offenbart, sucht, wo sie nach Erleuchtung strebt: da wird sie
finden, daB} sie schon herauskommt aus sich selber und sich entfernt von dem
engen, egoistischen Ich, und dall Heilung, Sanftigung der inneren Leidenschaf-
ten und Stiirme eintritt. Deshalb ist es so schlimm, wenn in der Gebetsstim-
mung, in der mystischen Versenkung oder Meditation sich ein Egoistisches
beimischt. Wenn wir den Gott finden wollen und ihn dann nur in unserer Seele
halten wollen, dann zeigt sich, dal unser Egoismus ungesund ist, da3 er sich
hinauf erhalten hat bis in die hochsten Bestrebungen unserer Seele; und dann
racht sich diese egoistische Stimmung. Nur dann konnen wir geheilt werden,
wenn wir, nachdem wir den Gott in uns gefunden haben, dasjenige, was wir nun
in uns haben, selbstlos iiber die Welt ausgielen in unseren Gedanken, Empfin-
dungen, in unserem Willen und in unseren Taten.

Man hort heute so oft — und es kann nicht genug davor gewarnt werden —,
insbesondere auf dem Gebiete einer falsch verstandenen Theosophie: Du kannst
das Gottliche nicht in der Aullenwelt finden; der Gott lebt in dir selber! Gehe
nur recht in dich selber hinein, dann wirst du den Gott in dir finden. — Ich habe
sogar einmal jemanden sagen horen, der es liebte, seinen Zuhorern in der Art zu
schmeicheln, daB3 er sie aufmerksam machte auf den Gott in der eigenen Seele:
Ihr braucht gar nichts zu lernen und zu erfahren iiber die groBen Geheimnisse
des Weltalls; ihr braucht nur in euch hineinzuschauen, da findet ihr den Gott in
euch selber!

Dagegen mul3 gehalten werden etwas anderes, was erst zur Wahrheit fithren
kann. Ein mittelalterlicher Denker hat gegeniiber dieser Stimmung, die richtig
ist, wenn sie in ihren Grenzen gehalten wird, das richtige Wort gefunden. Wol-
len wir uns doch einmal dariiber klar sein: Nicht jene Dinge sind die schédlichs-
ten, die unwahr sind, denn das Unwahre wird sich der menschlichen Seele sehr
bald als unwahr zeigen. Das Schlimmste sind die Dinge, die unter gewissen Vo-



24

raussetzungen wahr sind, und die, wenn sie unter falschen Voraussetzungen an-
gewendet werden, etwas durchaus Falsches darstellen. Es ist in gewisser Weise
wahr, dal3 man den Gott in sich selber suchen muf}; und weil es wahr ist, wirkt
es um so schlimmer, wenn es nicht in gewissen Grenzen gehalten wird, in denen
man es halten muB.

Ein mittelalterlicher Denker hat gesagt: Wer wiirde denn ein Werkzeug, das
er benutzen will, liberall draulen in der Welt suchen, wenn er ganz genau weil3,
daB3 es in seinem Hause liegt? Er wére ein Tor, wenn er das tite. Ein ebensolcher
Tor aber ist der, der ein Werkzeug zur Gotterkenntnis iiberall in der Welt drau-
Ben suchte, wenn es doch im Hause, in der eigenen Seele ist. Aber wohl ge-
merkt, es ist gesagt: das Werkzeug! Nicht den Gott selber suche man in der ei-
genen Seele. Der Gott wird mittels des Werkzeuges gesucht, und das Werkzeug
wird man nirgends drauflen finden. Das mufl man in der Seele suchen — durch
wahres Gebet, durch echte mystische Versenkung, durch Meditation und Kon-
zentration auf den verschiedenen Stufen — und mit diesem Werkzeug herantreten
an die Reiche der Welt: Man wird den Gott iiberall finden; denn er offenbart
sich, wenn man das Werkzeug hat, um ithn zu finden, in allen Reichen der Welt
und auf allen Daseins stufen. So miissen wir das Gotteswerkzeug in uns selber
suchen, dann werden wir iiberall den Gott finden.

Solche Betrachtungen wie diese liber «das Wesen des Gebetes» sind heute
nicht beliebt. Heute hort man etwa: Nun, was sollte denn das Gebet an dem Lauf
der Welt andern konnen, wenn wir um dieses oder jenes bitten? Der Gang der
Welt geht doch nach notwendigen Gesetzen, die wir nicht &ndern konnen! — Wer
wirklich eine Kraft erkennen will, muf} sie da suchen, wo sie ist. Wir haben heu-
te die Kraft des Gebetes in der menschlichen Seele gesucht und haben gefunden,
dal3 sie etwas ist, was die Seele vorwirts bringt. Und wer da weil3, daf3 in der
Welt der Geist es ist, der wirkt — nicht der phantastische, abstrakte, sondern der
konkrete Geist —, und dall die menschliche Seele dem Reich des Geistes ange-
hort, der wird auch wissen, dal3 nicht nur materielle Kriafte in der Welt nach du-
Berlich notwendigen Gesetzen wirken, sondern daf} alles, was geistige Wesen-
heiten sind, in der Welt auch dann wirkt, wenn die Wirkungen dieser Kréfte und
Wesenheiten fiir das dullere Auge und fiir die dullere Wissenschaft nicht sichtbar
sind. Stirken wir also das geistige Leben durch das Gebet, dann brauchen wir
die Wirkungen nur abzuwarten. Sie werden sich einstellen. Aber es wird erst der
die Wirkungen des Gebetes in der duleren Welt suchen, der zunichst selber die
Kraft des Gebetes als Realitit erkannt hat.

Wer das erkannt hat, der moge einmal folgendes Experiment machen. Er
moge, nachdem er zehn Jahre seines Lebens die Kraft des Gebetes verachtet hat,
auf dieses zehnjidhrige, ohne Gebet verlaufene Leben zuriickblicken; und moge
zuriickblicken auf einen zweiten Abschnitt, der auch schon vergangen ist, der



25

wieder zehn Jahre dauerte, in welchem er die Kraft des Gebetes erkannt hat, und
er moge beide Jahrzehnte vergleichen: er wird sehen, wie sich der Verlauf seines
Lebens geédndert hat unter dem Einflul jener Kraft, die er mit dem Gebet in die
Seele ergossen hat. Kréfte zeigen sich in ihren Wirkungen. Es ist leicht, Kréfte
zu leugnen, wenn man ihre Wirkungen gar nicht hervorruft. Wie sollte der ein
Recht haben, die Kraft des Gebetes zu leugnen, der gar nicht versucht hat, das
Gebet in sich wirksam werden zu lassen! Oder glaubt man, dal derjenige die
Lichtkraft kennt, der sie niemals entwickelte oder sich niemals ihr genaht hat?
Eine Kraft, die in der Seele und durch die Seele wirken soll, lernt man nur er-
kennen in ithrem Gebrauch.

Auf weitere Wirkungen des Gebetes einzugehen — das lassen Sie mich nur
durchaus gestehen —, dazu ist die Gegenwart, wenn man sich auch noch so vor-
urteilslos in sie hineinstellt, noch gar nicht die rechte Zeit. Denn zum Begreifen
dessen, daB3 ein Gemeindegebet, das heit, das ZusammenflieBen jener Krifte,
die aus einer betenden Gemeinde sich ergeben, erhohte Geisteskraft und damit
erhohte Kraft der Wirklichkeit hat, um das zu begreifen, sind die Elemente in
unserem Zeitverstindnis noch nicht herbeigetragen. Daher begniigen wir uns mit
dem, was heute als das innere Wesen des Gebetes vor unsere Seele getreten ist.
Es geniigt auch. Denn wer einiges Verstdndnis dafiir hat, wird allerdings hinaus-
kommen {iber manches, was heute als Einwand gegen das Gebet so leicht erho-
ben wird.

Wie sind doch diese Einwidnde? Sie gehen auf mancherlei. So wird man zum
Beispiel sagen: Man vergleiche einmal einen titigen Menschen der Gegenwart,
der seine Kraft dazu verwendet, seinen Mitmenschen in jedem Augenblick zu
niitzen, mit einem Menschen, der sich still in sich zuriickzieht und die Krifte
seiner Seele im Gebet verarbeitet: miiflig wird man ihn vielleicht nennen gegen-
tiber dem Tatigen! — Verzeihen Sie, wenn ich aus einem gewissen Gefiihl fiir
geisteswissenschaftliche Erkenntnis sage, daBl es auch noch einen anderen
Standpunkt gibt. Ich mochte ihn grotesk aussprechen, aber er ist nicht unbe-
griindet. Allerdings wird der, der heute die Zusammenhédnge im Leben kennt,
behaupten, dal mancher, der heute einen Leitartikel in dieser oder jener Zeitung
schreibt, seinen Mitmenschen besser diente, wenn er betete und an der Vervoll-
kommnung seiner Seele arbeitete, so grotesk das auch klingt. Man mochte her-
beisehnen die Menschen, die sich heute davon iiberzeugen konnten, dal es ge-
scheiter wire, wenn sie beteten, statt dall sie Artikel schreiben. Es liefe sich das
noch auf manche gerade moderne Beschiftigung des geistigen Lebens anwen-
den.

Aber auch zum Verstindnis des ganzen Menschenlebens ist das Verstindnis
jener Kraft notwendig, die sich im Gebet auslebt, die sich uns insbesondere dann
auch zeigen kann, wenn wir einzelne Gebiete des hoheren geistigen Lebens in



26

Betracht ziehen. Wer konnte denn verkennen, wenn er nicht nur in egoistisch
einseitiger Weise das Gebet auffait, sondern in der weiten Art, wie wir es heute
getan haben, dall das Gebet in dieser Art zum Beispiel ein Bestandteil der Kunst
ist? GewiB, es gibt in der Kunst auch eine andere Stimmung, die in der Komik,
in der humoristischen Stimmung sich erhebt iiber das, was geschildert werden
soll. Aber es gibt in der Kunst auch dasjenige, was sich gebetartig auslebt: die
Ode, den Hymnus. Selbst in der Malerei gibt es so etwas, was man nennen kann
ein «gemaltes Gebet». Und wer wiirde denn leugnen kénnen, daB3 uns in einem
gigantischen, herrlichen Dom etwas wie ein erstarrtes Gebet, das zum Himmel
aufstrebt, entgegentritt? — Man muf3 diese Dinge nur im Zusammenhange mit
dem Leben begreifen konnen; dann wird man auch im ganzen Gebet, wenn wir
es seinem Wesen nach betrachten, dasjenige sehen, was zu jenen Dingen gehort,
die den Menschen aus der Endlichkeit und Verginglichkeit seines Lebens hin-
ausfiihren in das Ewige. Das haben insbesondere solche Leute gefiihlt, die den
Weg gefunden haben vom Gebet zur Mystik, wie der heute und bereits das vori-
ge Mal erwihnte Angelus Slesius. Als er Mystiker geworden war, verdankte er
die innige Wahrheit und die herrliche Schonheit, die warme Innigkeit und die
leuchtende Klarheit seiner mystischen Gedanken — wie zum Beispiel die im
«Cherubinischen Wandersmann» — der Vorschule des Gebetes, die auf seine
Seele so michtig gewirkt hatte. Und was ist es denn im Grunde genommen, was
alle solche Mystik wie die des Angelus Slesius durchstromt und durchleuchtet?
Was ist das anders als Ewigkeitsstimmung, zu der das Gebet vorbereitet? Und
etwas von jener Stimmung kann jeder Betende ahnen, wenn er durch das Gebet
zur wahrhaften inneren Ruhe, zur Innerlichkeit, und dann wieder zur Befreiung
von sich selbst gekommen ist; etwas von jener Stimmung, die den Menschen
aufblicken 146t aus dem vorlibergehenden Augenblick zu der Ewigkeit, die Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft gerade in unserer Seele verbindet. Ob der
Mensch es weill oder nicht weil3 als Beter: wenn er das Gebet schickt zu denje-
nigen Seiten des Lebens, in denen er seinen Gott sucht, wird er die Empfindun-
gen, die Gefiihle, die Gedanken, die Worte, in welchen seine Gebetsstimmung
sich auslebt, von dem durchstromt haben, was an Ewigkeitsstimmung lebt in
dem schonen Spruch des Angelus Slesius, der unsere heutige Betrachtung be-
schlieBen mag, und der im Grunde genommen wie ein gottliches Aroma, wie
eine gottliche Siifigkeit jedes wahre Gebet durchleben kann, wenn auch oft un-
bewult:

Ich selbst bin Ewigkeit, wann ich die Zeit verlasse,
Und mich in Gott und Gott in mich zusammenfasse.

(Das Wesen des Gebetes, Berlin, 17. Februar 1910, GA 59, S. 103—-134)



In diesem Vortrag wurden bereits einige der in der Einleitung aufgeworfenen Fragen
beantwortet. Besonders erstaunlich ist die Aussage, dass es beim Gebet nicht erfor-
derlich ist, den Text zu verstehen: ,,Und weil es [das Gebet] daraus [aus der Wel-
tenweisheit] hervorgeholt ist, deshalb wirkt es, trotzdem wir es noch nicht verste-
hen*.

Dennoch ist das Gebet damit noch nicht in die Nihe eines Heilmittels gertickt,
dessen Heilkraft sich entfaltet, auch wenn man den Wirkungsmechanismus nicht
versteht. Beten ist doch eher auf der Seite des bewusst wollenden Subjekts anzusie-
deln, wihrend ein Heilmittel auch im Schlafe wirkt. Moglicherweise ist Beten so zu
verstehen, dass der Text in seiner kosmischen Tiefe zwar nicht verstanden zu wer-
den braucht, der Betende aber dennoch aufgerufen ist, iiber den Wortlaut nachzu-
denken und zu beobachten, was sich dabei ergibt. Wiirde ein reines, sinnentleertes
Aufsagen der Gebetsworte geniigen, wire eher an einen Zauberspruch denn an ein

Gebet zu denken.

Im Gebet wachst der Mensch tiber sich selbst hinaus

Beispiel eines durch Fanatismus inspirierten Gebets

«O Gott, Tyrannenfeind, der du die Kirche lenkst,

Wird man doch fortan sehn, wie du die Deinen drangst?
Wie du, dem Morde hold, meineid'ge Schurken segnest,
Und einem Konig, der dich schméht, voll Huld begegnest?
O groBler Gott! zu sehr erprobt uns dein Gericht;

Dem Feinde zeige bald dein ziirnend Angesicht;

Von uns la} ferne sein den Tod und das Verderben,
Und einen Konig, den dein Zorn uns gab, lal3 sterben.
Wohlan! erschiitt're tief des Himmels Feuerhoh',

Und sende vor dir her den Wiirger, scharf und jéh,
Herab! und waffne dich und triff die Feindesheere

27

Wir haben gesehen, dall der Mensch im Gebet iiber sich selbst hinauswichst in
seinem Innern, dal} er sich erhebt zu etwas, was er auflen nicht sehen kann, was

aber iiber sein gewohnliches Leben hinausgeht. (Der positive und der negative
Mensch, Berlin, 10. Mirz 1910, GA 59, S. 180)

Ein Gebet ist in der Henriade angefiihrt, welches Clement, der Monch, zum
Himmel hinaufsendet. Ich mochte dieses Gebet in der Ubersetzung von Krafft
Thnen vorlesen, damit Sie das Gefiihl erneuern, das Sie haben miissen, wenn Sie
sich in Voltaire einleben in bezug auf das, was in seiner Seele gegen den Katho-
lizismus lebte, dem er zumutet, da3 einer seiner frommen Anhidnger das folgen-
de Gebet zum Himmel hinauf schickt:



28

Mit deinem Donnerstrahl, der sie zermalm', verzehre.
Gleich Blattern, die der Wind nach Willkiir knickt, zerstreut,
LafB} fallen Mann und Haupt, die Kon'ge allebeid';

Auf ihren Leichen soll dann von den Biindnern allen,

Die du gerettet hast, ein Jubellied erschallen!»

Discordia, sorgsam spah'nd, zerteilt die Liifte, und
Vernimmt dies Grau'ngebet und tragt's zum Hoéllenschlund.
Sofort bringt sie von da, wo Nacht und Schreck sich gatten,
Den grausamsten Despot des Koniges der Schatten.

Er kommt und «Fanatism» ist seines Namens Ton,

Ein ausgeartet Kind der heil'gen Religion:

Zu threm Schutz bewehrt, sucht er sie zu verderben;

In threm Schof3 erzeugt, umschlingt er sie zum Sterben.

Das betet der Dominikanermonch, um den Tod Heinrichs des Dritten und
des Vierten hervorzurufen, betet es zum Himmel, damit der Gott den Tod sende.
Und Discorde, die Zwietracht, wird von diesem Gebet des Monches angezogen,
tritt herein in die Zelle des Monches und ruft aus den Gefilden der Holle als
Bundesgenossen den «Fanatismus». Wieder eine Gestalt, die uns Voltaire ganz
real hinstellt! (Voltaire vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft, Berlin, 26.
Februar 1914, GA 63, S. 315f1)

Mereschkowskis Gebetsstimmung in der Hagia Sophia

Nun habe ich schon in dem ersten Vortrage wenigstens mit einigen Worten auf
das hinzuweisen versucht, was uns etwa in der russischen Volksseele entgegen-
treten kann. Es ist heute nicht mehr die Zeit dazu, um gerade auf diese Volkssee-
le weiter einzugehen; das sehr Merkwiirdige dieser Volksseele soll aber doch
hervorgehoben werden. Bei ihr ist das Eigentiimliche, was sogleich in die Augen
fallt, daB3 sie im Grunde genommen am allerwenigsten zu dem geeignet ist, was
sie jetzt tut: zu dem duBleren Kampf, zu dem duBeren Krieg. Es gibt ein charakte-
ristisches Buch, «Der Anmarsch des Pobels», von dem hier schon erwidhnten
Mereschkowski. Am Schlusse dieses Buches ist die Rede von dem Eindruck,
den er von der Hagia Sophia, der gewaltigen Konstantinopeler Kirche, bekom-
men hat. In der Schilderung dieses Eindruckes allerdings ist die Stimmung ent-
halten, welche die russische Volksseele haben muf3, wenn sie sich selbst ver-
steht; und Mereschkowski schliefft damit, daB er, als er sich ganz dem Eindruck
dieser Sophien—Moschee iiberliel3, die Stimmung zum Gebet bekam, daB3 er ver-
sucht wurde, fiir sein Volk zu beten:



29

«Die Hagia Sophia — hell, traurig und durchflutet vom bernsteinklaren Lich-
te des letzten Geheimnisses — hob meine gefallene, erschreckte Seele. Ich blickte
auf zum Gewdlbe, das dem Himmelsdome gleicht, und dachte: da steht sie, von
Menschenhand erschaffen, sie — die Anndherung der Menschen an den dreieini-
gen Gott auf Erden. Diese Annédherung hat bestanden, und mehr noch, wird der-
einst kommen. Wie sollten, die an den Sohn glauben, nicht zum Vater kommen,
der die Welt bedeutet? Wie sollten die nicht zum Sohne kommen, die die Welt
lieben, welche auch der Vater also liebte, da3 er seinen Sohn fiir sie hingab?
Denn sie geben ihre Seele hin flir thn und ihre Freunde; sie haben den Sohn,
well sie die Liebe haben, nur den Namen kennen sie nicht.

Und es trieb mich, fiir sie alle zu beten, in diesem zur Stunde heidnischen,
aber einzigen Tempel der Zukunft zu beten um die Verleihung jener wahren,
sieghaften Kraft an mein Volk: um den bewuliten Glauben an den dreieinigen
Gott.»

So wie wir auf den deutschen Volksgeist, vermittelt in seinem Repréasentan-
ten, dem Faust, hinblicken als auf einen, der mitten im Werden ist, so erblicken
wir die russische Volksseele als etwas, was noch hinwartet auf das, was kom-
men soll. Die ganze Stimmung kann da nur die des Aufblickens in die Zukunft
sein, des Noch-nicht-gefunden-Habens in der Gegenwart. Dann aber, wenn sich
diese russische Volksseele bewullt ist, was in ihr lebt, und was noch in den Tie-
fen ihrer Natur ruht und noch heraufgeholt werden kann, dann wird sie wissen,
daB sie mit der Innenentwickelung ihre Mission erfiillt, da3 sie im Grunde ge-
nommen ihre Mission am besten dann erfiillt, wenn sie ihre stirkste Eroberung
im Innern macht, indem sie herausholt, was in ihren Tiefen ist, und was aller-
dings einmal grofBen Wert haben wird fiir die Menschheitskultur.

Ich weil3, wie unvollkommen diese Charakteristik der russischen Volksseele
1st, weil ich sie wegen der Kiirze der Zeit nur mit ein paar Worten schildern
konnte. Aber man muB} sagen: gerade wenn die russische Volksseele dasjenige
duBerlich zum Ausdruck bringt, was sie jetzt ist, wenn sie nicht die erwartungs-
volle Stimmung — was Mereschkowski darstellt als die Gebet-Stimmung, die in
den Tiefen der Volksseele ruht — zum Ausdruck bringt, dann ist sie so, daf3 sie
nur zu einem Storer der Entwickelung der Geisteskultur und der Menschheits-
kultur iiberhaupt wird. Wenn sie sich nach aullen wendet, dann erscheint sie so,
als ob sie das Entgegengesetzte von dem téte, was ihr eigentlich zukommt. (Die
Seelen der Volker, Berlin, 27. November 1914, GA 64, S. 146-148)



30

Gebet um Vernichtung der Deutschen

Ich glaube es nicht, da3 ein Wochenblatt innerhalb des deutschen Volksgebietes
sich finden lassen konnte, welches dhnliche Worte iiber eine andere Nation in
dieser jetzigen schweren Zeit schreiben wiirde, drucken lassen wiirde, wie am
10. Juli 1915 in einem englischen Wochenblatte, im «John Bull», einem der
verbreitetsten Wochenblétter in England, geschrieben wurde, — geschrieben
wurde da, wo die anderen schweigen miissen. Sagen Sie nicht: Der «John Bull»
ist eben ein Schmihblatt! Ich sage: Ich kann nicht glauben, daB3 es mdglich ist,
daf} in dem aller-, allerschméhlichsten Blatt in einer dhnlichen Weise iiber eine
andere Nation geschrieben werden konnte, als da steht, um deutsches Wesen zu
charakterisieren. Ich lese nur einige Sitze vor: «Der Deutsche ist der Schand-
fleck Europas, und die Aufgabe des gegenwirtigen Krieges ist es, ihn von der
Erde wegzuwischen ... So wie er im Anfang war, so ist er jetzt und wird er ewig
bleiben — schlecht, brutal, blutriinstig, grausam, gemein und berechnend. Er ist
ein Liistling, ist schmierig, windig, dickhdutig. Er lallt seine Sprache in Guttu-
rallauten. Er sduft, ist geizig, raubgierig und niedrigkriechend. Das ist die Bestie,
die wir bekdmpfen miissen ... Er wohnt in Wohnungen, die gesundheitlich auf
der Hohe eines Schweinestalles stehen.» Und nun erhebt sich das Wochenblatt
zu einer Art von, ich mochte sagen, Gebet aus dieser Stimmung heraus: «Man
betrachte die Geschichte, wo und wie man will, man findet den Deutschen stets
als Bestie! ... Nie wird Gott dir, englisches Volk, diese Gelegenheit wieder ge-
ben. Deine Mission ist es, Europa von diesem unreinen Tier, dieser Bestie, zu
befreien. Solange diese Bestie nicht vertilgt ist, wird der Fortschritt der Mensch-
heit verzogert. England nihert sich langsam, aber sicher dem letzten Meilenstein
seines Geschickes, und wenn wir den passiert haben, und es kommt dereinst die
Stunde, wo wir ins Tor des Himmels wollen, diirfen die Hunnen nicht der Grund
sein, dafl wir zuriickgeschickt werden. Die Himmelstore wiirden uns aber vor
der Nase zugeschlagen, denn die himmlischen Gefilde sind nur fiir die vorhan-
den, die den Teufel vertilgt haben. Die Deutschen sind die Pestbeulen der
menschlichen Gesellschaft. Und diese Kriegszeiten sind die X-Strahlen, die ih-
ren wahren Charakter durchleuchten. Diese Pestbeule muf3 herausgeschnitten
werden, und das britische Bajonett ist das Instrument fiir diese Operation, die an
der Bestie vorgenommen werden muf}, wenn unsere giftigen Gase sie chloro-
formiert haben.» Ich weil} nicht, ob es wirklich innerhalb dessen, was das deut-
sche Volksseelengebiet umfaflt, moglich wire, in einer dhnlichen Richtung dhn-
liche Worte zu finden. Davor, denke ich, wird gerade dasjenige, was man als
deutschen Volksseelencharakter erkennen kann, den Deutschen bewahren. (Die
deutsche Seele in ihrer Entwickelung, Berlin, 13. April 1916, GA 65, S. 634f)



31

Segnen kann nur, wer als Kind lernte, die Hinde im
Gebet zu falten

Aus dieser Verehrung zwischen dem zehnten und vierzehnten Lebensjahr entwi-
ckelt sich dasjenige, was uns zu Wohltitern macht im spiteren Lebensalter, was
ich, bildlich ausgedriickt, so sagen will: Keine Hand kann sich segnend erheben
im spdteren Lebensalter, die nicht gelernt hat im kindlichen Lebensalter, sich
zum Gebet zu falten. Das soll nur bildhaft darauf hinweisen, wie eine wahre
Menschenerkenntnis solches an das Kind heranbringt, dal wachse und lebe das
Gefiihl fiir das moralisch Gute, die Antipathie fiir das Bose, dall es wachse, wie
der menschliche Leib selbst wéchst. (Die Menschenentwickelung und Men-
schenerziehung im Lichte der Anthroposophie, Prag, 30. April 1923, GA 84,
S. 206)

Das christliche Urgebet

(Frage:) Wie stellen Sie sich zum Vaterunser?

Das christliche Urgebet lautet: Herr, 1al diesen Kelch an mir voriibergehen,
doch nicht mein, sondern dein Wille geschehe. — Man sollte nicht egoistisch be-
ten. Das Gebet sollte sein eine Erhebung in die geistige Welt, ein Quell der Kraft
und der Starkung. (Notizen aus der Fragebeantwortung, Stuttgart, 2. September
1906, GA 95, S. 154)

Das Vaterunser — Eine esoterische Betrachtung

Was ich heute sagen will, bezieht sich auf die Frage: Inwiefern zeigen uns an
ganz bestimmten Beispielen die Religionsbekenntnisse ihre geisteswissenschaft-
liche, oder sagen wir, geheimwissenschaftliche Grundlage? — Nur einen ganz
kleinen, aber dafiir unendlich wichtigen Abschnitt aus diesem Kapitel iber die
geheimwissenschaftliche Grundlage der Religionen mochte ich Thnen heute er-
zahlen. Sie werden sehen, dall es sich um eine allen, auch den naivsten Men-
schen unserer Kultur bekannte Tatsache handelt, eine geistige Tatsache, inner-
halb welcher die tiefsten geheimwissenschaftlichen Wahrheiten und Griinde
verborgen sind, die man nur suchen mul3, um zu sehen, wie weisheits- und ge-
heimnisvoll die Verkettungen innerhalb des Geisteslebens der Menschheit sind.
Das, wovon wir ausgehen wollen, sei die Frage nach dem christlichen Ge-
bet. Sie alle kennen das, was man heute das christliche Gebet nennt. Es ist ofter
auch schon hier besprochen worden, und mancher hat sich wohl gefragt: Wie
verhilt sich dieses christliche Gebet zur geisteswissenschaftlichen Weltanschau-



32

ung? — Durch diese Weltanschauung haben die Mitglieder der geisteswissen-
schaftlichen Bewegung in den letzten Jahren etwas gehdrt von einer anderen
Form der Erhebung des Menschen, der menschlichen Seele, zu den gottlich-
geistigen Weltméchten, von der Meditation, von jener Art, in sich einen geisti-
gen Inhalt zu erleben, irgend etwas von dem, was uns gegeben ist von den gro-
en fiihrenden Geistern der Menschheit oder von dem geistigen Inhalt der gro-
en Kulturen, in die sich der Mensch versenkt, und was ithm die Mittel gibt, fiir
eine kurze Zeit in seiner Seele mit den gottlich-geistigen Stromungen in der
Welt zusammenzuflief3en.

Wer meditiert, und sei es in der einfachsten Art, durch irgendeine der von
den geistigen Fiihrern der Menschheit stammenden Meditationsformeln, wer
meditiert und sich also im Geiste irgendeine der Formeln, irgendeinen der be-
deutenden Gedankeninhalte gegenwirtig sein 143t — Sie wissen, es kann nicht
jeder Gedankeninhalt sein, sondern es muf} ein solcher sein, der von den Meis-
tern der Weisheit und des Zusammenklangs der Empfindungen gegeben wird —,
wer meditiert und diese Formeln in seinem Herzen leben 1463t, der durchlebt ein
ZusammenflieBen mit der hoheren Geistigkeit, es durchstromt ihn eine hohere
Kraft. Er lebt in ihr. Er schafft zundchst Kraft, um seine gewdhnlichen Geistes-
kriafte daran zu stdrken, zu heben, zu beleben, und wenn er geniigend Geduld
und Ausdauer hat und diese Kraft vielleicht bis zur moralischen und intellektuel-
len Starkung in sich hat einflieen lassen, dann kommt auch der Zeitpunkt, wo
tiefere, in jeder Menschenseele schlummernde Krifte geweckt werden konnen
durch einen solchen Meditationsinhalt. Von der einfachsten moralischen Stir-
kung und Kriftigung bis zu den hochsten Gebieten des hellseherischen Vermo-
gens gibt es alle moglichen Stufen, welche durch ein solches Meditieren erreicht
werden konnen. Fiir die meisten Menschen ist die Erreichung hoherer Stufen
hellseherischer Fahigkeiten nur eine Frage der Zeit, der Geduld und Energie.
Dieses Meditieren wird gewohnlich als eine mehr morgenldndische Art, sich zu
seinem Gotte zu erheben, angesehen. Im Abendlande, namentlich innerhalb der
christlichen Gemeinschaft, kennt man an seiner Stelle das Gebet, das Gebet,
durch das sich der Christ zu seinem Gotte erhebt, durch das der Christ versucht,
in seiner Art Eingang zu gewinnen in die hoheren Welten.

Nun miissen wir uns vor allen Dingen klarmachen, da3 dasjenige, was heut-
zutage vielfach als Gebet angesehen wird, keineswegs im urchristlichen Sinne
und am wenigsten im Sinne des Stifters der christlichen Religion, des Christus
Jesus selbst, als Gebet gelten wiirde. Im wirklichen christlichen Sinne ist es
nimmermehr ein Gebet, wenn irgendein einzelner Mensch sich von seinem Got-
te etwas erbetet, was seine eigenen personlichen und egoistischen Wiinsche be-
friedigen soll. Wenn irgend jemand die Erfiillung personlicher Wiinsche erfleht
oder erbetet, so kommt er natiirlich sehr bald dahin, ganz aufler acht zu lassen



33

die Universalitdt und das Umfassende in der Gewidhrung dessen, was durch das
Gebet erstrebt wird. Er setzt voraus, dall die Gottheit gerade seine Wiinsche be-
sonders befriedige. Ein Bauer, der diese oder jene Frucht angebaut hat, braucht
vielleicht Regen, ein anderer neben ihm braucht Sonnenschein. Der eine betet
um Regen, der andere um Sonnenschein. Was soll da die gottliche Weltordnung
und Fiirsorge tun? Gar nicht daran zu denken, was die gottliche Weltordnung
und Fiirsorge tun soll, wenn zwei Heere einander gegeniiberstehen und ein jedes
von ihnen betet, dal sie ihm den Sieg verleihen soll, und ein jedes seinen Sieg
als den einzig gerechten ansieht. Da wird man gleich sehen, wie wenig ein sol-
ches den personlichen Wiinschen entspringendes Gebet an Universalitdt und all-
gemeiner Menschlichkeit in sich hat und wie selbst die Gewdhrung von Seiten
eines Gottes nur der einen Partei der Bittenden entsprechend sein kann. Man 1483t
eben, wenn man in solcher Weise betet, dasjenige Gebet auller acht, durch das
der Christus Jesus die Grundstimmung angegeben hat, die in jedem Gebet vor-
herrschend sein soll, jenes Gebet, das hei3it: «Vater, 1a} diesen Kelch an mir vo-
riberziehen, doch nicht mein, sondern dein Wille geschehe.» Dies ist die christ-
liche Grundstimmung des Gebetes. Was auch immer erfleht und erbetet wird,
diese Grundstimmung muf} als heller Zwischenton in der Seele des Betenden
leben, wenn er christlich beten will. Dann wird dasjenige, was Gebetsformel ist,
blof3 ein Mittel fiir den Menschen, sich hinaufzuheben in hohere geistige Gebie-
te, um den Gott in sich fithlen zu konnen. Dann wird aber auch diese Gebets-
formel den Ausschlul} eines jeden egoistischen Wunsches und Willensimpulses
bewirken im Sinne der Worte: «Nicht mein, sondern dein Wille geschehe.» Sie
wird ein Aufgehen, ein Sich—Hineinversenken in diese gottliche Welt ergeben.
Wird dann diese Gemiitsstimmung als die wirkliche Gebetsstimmung erreicht,
dann ist das christliche Gebet genau dasselbe — nur mit einer mehr gefiihlsmali-
gen Farbung —, was die Meditation ist. Und nichts anderes war dieses christliche
Gebet urspriinglich, als was die Meditation ist. Die Meditation ist nur mehr ge-
dankenmaBig, und es wird durch sie versucht, durch die Gedanken der grof3en
Fiihrer der Menschheit den Zusammenklang mit den gottlichen Stromungen, die
durch die Welt gehen, zu erreichen. Im Gebet wird dasselbe in einer mehr ge-
fiihlsmafBigen Art erreicht.

So also sehen wir, dall sowohl im Gebet wie in der Meditation dasjenige ge-
sucht wird, was man die Vereinigung der Seele mit den durch die Welt gehen-
den gottlichen Stromungen nennen kann, dasjenige, was auf der hochsten Stufe
die sogenannte Unio mystica, die mystische Vereinigung mit der Gottheit, ist.
Davon ist der Anfang im Gebet, davon ist der Anfang in der Meditation. Nie-
mals konnte sich der Mensch mit seinem Gotte vereinigen, niemals mit den ho-
heren geistigen Wesenheiten in Verbindung kommen, wenn er nicht selbst ein
Ausfluf3 dieser gottlich-geistigen Wesenheit wiire.



34

Der Mensch ist, wie wir alle wissen, zweifacher Natur. Er hat zunéchst jene
vier Glieder der menschlichen Wesenheit, die wir schon oft hier angefiihrt ha-
ben: den physischen Leib, den Ather- oder Lebensleib, den Astralleib und das
Ich. Innerhalb des Ich hat er dann die Anlage fiir die Zukunft: Manas, Buddhi,
Atma oder das Geistselbst, den Lebensgeist und den Geistesmenschen.

Wenn wir die Verbindung dieser zwei Wesenheiten richtig erkennen wollen,
so miissen wir uns ein wenig zuriickversetzen in die Zeit der Menschheitsentste-
hung. Sie alle wissen aus den fritheren Vortrdgen, da3 der Mensch, so wie er
heute ist, den Zusammenklang darstellt aus den zwei Wesenheiten: den drei An-
lagen fiir die Zukunft, Manas, Buddhi, Atma, den oberen drei Gliedern, und den
unteren vier Gliedern, physischer Leib, Atherleib, Astralleib und Ich; und daf er
als ein solcher Mensch sich herausgebildet hat in einer urfernen Vergangenheit,
die wir das lemurische Zeitalter der Erde nennen.

Wenn wir zuriickgehen durch unsere heutige Epoche zur griechisch-
lateinischen, zur dgyptisch-assyrisch-chalddischen bis zur persischen und indi-
schen Kultur, dann kommen wir, wenn wir immer weiter und weiter zuriickge-
hen, allméhlich zu jener groflen atlantischen Flut, die in den Sintflutsagen aller
Volker angedeutet ist, und wir kommen dann zu jenen Vorfahren, die in dem
Lande gelebt haben, das zwischen Europa und Amerika gelegen war und das wir
Atlantis nennen. Weiter zuriickgehend, kommen wir noch zu Vorfahren, die in
uralten Zeiten in einem Lande gelebt haben, das damals zwischen Australien
und Indien lag. Erst in der Mitte dieser Epoche hat sich das, was wir die obere
Dreiheit des Menschen nennen, Geistselbst, Lebensgeist und Geistmensch, mit
dem vereinigt, was wir die vier niederen Glieder der menschlichen Natur, physi-
schen Leib, Atherleib, Astralleib und Ich, nennen.

Wir werden uns die Sache in der richtigen Weise vorstellen, wenn wir sie
uns so denken: Damals gab es in der lemurischen Epoche auf dieser Erde als
hochstes Wesen noch nicht einen physischen Menschen in unserem Sinne, son-
dern es gab nur eine Art hochste tierische Hiille unseres heutigen Menschen, ein
Wesen oder eine Summe von Wesenheiten, die damals aus den vier niederen
Gliedern der menschlichen Natur bestand. Dasjenige, was die hohere menschli-
che Wesenheit ist, das, was ewig ist in der menschlichen Natur, was sich durch
die drei Anlagen: Manas, Budhi, Atma in Zukunft weiter und weiter entwickeln
wird, das ruhte bis dahin im Schof3e der Gottheit. Wollen Sie sich jene Tatsache
vorstellen, wie sie sich zu jener Zeit zutrug, wenn auch in etwas trivialer, so
doch anschaulicher Weise, dann stellen Sie sich vor, daf} alle die Menschen, die
heute in der ganzen Menschheit leben, bis zu jenem Momente sich Leiber auf-
gebaut hatten, die es thnen ermoglichten, die menschliche Seele aufzunehmen,
vergleichbar dem Schwamme, der das Wasser aufzunehmen vermag.



35

Denken Sie sich ein Gefdll mit Wasser. In diesem Wasser konnen Sie nim-
mermehr unterscheiden, wo der eine Tropfen authort und der andere anfingt.
Denken Sie sich nun aber eine Anzahl kleiner Schwidmmchen in diese Wasser-
masse hineingetaucht, so wird jedes dieser Schwammchen einen Teil der Was-
sermasse aufsaugen. Was vorher in dem Gefédl} als einheitliche Wassermasse
war, ist jetzt auf viele Schwdmmchen verteilt. So war es damals mit den
menschlichen Seelen, wenn wir diesen trivialen Vergleich gebrauchen diirfen.
Vorher ruhten sie unselbstindig in dem Schof3e des gottlichen Urgeistes, ohne
Individualitit, wurden dann aber aufgesaugt von den Menschenleibern und
dadurch individualisiert wie das Wasser durch die Schwidmmchen.

Was damals von den einzelnen Leibern, den vier unteren Gliedern, aufge-
saugt wurde, ging weiter bis in unsere Zeit, immer weiter sich entwickelnd, geht
auch noch weiter in die Zukunft hinein und wird sich immer weiter und weiter
entwickeln. Es wurde in der sogenannten Geistes- oder Geheimwissenschaft
immer die obere Dreiheit genannt, und als Schema fiir diesen in der Mitte der
lemurischen Rasse entstandenen Menschen wurde, namentlich in der pythagore-
ischen Schule, das Dreieck und das Viereck gewihlt, so daB sich fiir den zu-
sammengesetzten Menschen nachstehendes Schema ergibt”.

Unser Vater, der Du bist in Himmeln
Dein Wille geschehe

Wille - Atma _

Zu uns komme Geheiligt werde
Dein Reich o0\ Name-  Dein Name
Budhi Manas
Jch-1 Astralleib-

. Ubﬂj Versuchung
Erlose uns Fihre uns nicht in
von dem Ubel | Versuchung
sischer . 4 Atherleib-
Phy Leib Schuld
Unser tdglich Brot  Vergib uns unsere Schulden,
gib uns heute wie auch wir vergeben

unseren Schuldigern

2 ,»Die Zeichnungen wurden nach den sparlichen Angaben einzelner Nachschriften
wiedergegeben. Originaltafelskizzen sind nicht erhalten” (Hinweise, GA 96, S. 328)



36

Nun kann man aber, wie Sie sich jetzt leicht vorstellen werden, dieses Obe-
re, dieses Ewige, das durch alle Inkarnationen hindurchgeht, von zwei Gesichts-
punkten aus betrachten. Man kann es einerseits als den urewigen Bestand der
Menschheit betrachten, andererseits aber auch als Teil der gottlichen Wesenheit,
den sie damals abgegeben hat als ein Stiick oder einen Tropfen ihres eigenen
Inhalts, und der nun versenkt ist in das viergliedrige menschliche Gefal3, so daB,
was heute in uns Menschen ruht, ein in Selbstidndigkeit individualisierter Trop-
fen der Gottheit ist. So kommen Sie dazu, einzusehen, dafl Sie die drei hoheren
Glieder der menschlichen Natur, das Ewige derselben, nicht blof3 als die drei
hochsten Prinzipien der Menschennatur betrachten konnen, sondern auch als
drei Prinzipien in der Gottheit selbst. Die Sache ist also so, daB3 das, was die drei
hochsten Glieder der Menschennatur sind, gleichzeitig die drei niederen Glieder
der dem Menschen nédchststehenden Gottheit darstellen. Wenn Sie die Prinzipien
jener Gottheiten, die dazumal den Seelentropfen an die Menschheit abgegeben
haben, aufzidhlen wollten, so miifiten Sie, wiahrend Sie beim Menschen mit dem
physischen Leibe anfangen, mit dem Ather-, dem Astralleib und dem Ich fort-
fahren, und von Manas bis zu Atma hinaufgehen, mit Manas anfangen, mit
Budhi und Atma fortfahren und hinaufgehen zu den Prinzipien, die noch iiber
dem Atma liegen und von denen sich der heutige Mensch erst eine Vorstellung
machen kann, wenn er ein Schiiler der Eingeweihten wird. So also sehen Sie,
daB3 wir die drei Prinzipien des Menschen, die er in sich schlief3t als seinen In-
halt, auch als drei gottliche Prinzipien anschauen konnen.

Nun wollen wir sie heute einmal nicht als menschliche, sondern als gottliche
Prinzipien erfassen und ihrer Natur nach beschreiben. Jenes hochste Prinzip, das
im Menschen das Atma ist, das er am Ende seiner irdischen oder sagen wir sei-
ner jetzigen planetarischen Laufbahn ausbilden wird, kdnnen wir im Sinne der
Geistes- oder Geheimwissenschaft dadurch charakterisieren, dal wir seine Ur-
wesenheit mit etwas vergleichen, das dem heutigen Menschen nur andeutungs-
weise bekannt ist: ndmlich mit dem, was der Mensch als Wille in sich hat. Wil-
lensartiger Natur, eine Art Wollen ist der Grundcharakter dieses héchsten gottli-
chen Prinzipes im Menschen. Was beim Menschen heute am schwéchsten aus-
gebildet ist in seiner inneren Wesenheit, der Wille, das wird in der Zukunft,
wenn der Mensch immer hoher und hoher steigen wird, sein vorziiglichstes
Prinzip sein.

Heute ist der Mensch im wesentlichen ein erkennendes Wesen, und sein
Wille ist eigentlich noch nach den mannigfaltigsten Seiten hin eingeschrinkt.
Der Mensch kann die Welt um sich herum, bis zu einem gewissen Grade, in ih-
rer Universalitit begreifen. Denken Sie aber, wie wenig er von dem, was er be-
greifen kann, auch zu wollen vermag, wie wenig er Macht {iber das hat, was er
erkennen kann. Was er aber heute noch nicht hat, das wird ihm die Zukunft



37

bringen: Sein Wille wird immer méchtiger werden, bis er sein grofles Ziel er-
reicht haben wird, welches man in der Geisteswissenschaft das grofle Opfer
nennt. Dieses besteht in jener Macht des Willens, wo das Wesen, das da will,
imstande ist, sich ganz hinzugeben, nicht nur das Wenige hinzugeben, was der
Mensch mit seinen schwachen Gefiihls- und Willensméchten hinzugeben ver-
mag, sondern das ganze Sein hinzugeben, als eine bis ins Stoffliche hineinge-
hende Wesenheit sich ausflieBen zu lassen.

Sie werden eine Vorstellung bekommen von dem, was damit gemeint ist,
von dem groB3en Opfer, der hochsten Auspriagung des Willens in der Gottnatur,
wenn Sie sich folgendes vorstellen: Denken Sie sich, Sie stiinden vor einem
Spiegel, und Ihr Bild schaut Sie aus diesem Spiegel an. Dieses Bild ist eine Illu-
sion, die Thnen vollstindig gleicht. Denken Sie ferner, Sie wéren dadurch ge-
storben, daB3 Sie Thr eigenes Sein, Thr Fiihlen, Denken, Ihr Wesen hinopfern, um
dieses Bild zu beleben, dieses Bild zu dem zu machen, was Sie selbst sind. Sich
selbst aufzuopfern und sein Leben an das Bild abzugeben, das ist es, was die
Geisteswissenschaft zu allen Zeiten die Emanation, das AusflieBen, genannt hat.
Wenn Sie das tun konnten, dann wiirden Sie sehen, dal3 Sie nicht mehr da sind,
weil Sie alles abgegeben haben zur Auferweckung des Lebens und des Bewul3t-
seins im Bilde.

Wenn der Wille auf solcher Stufe angelangt ist, dall er zu vollbringen im-
stande ist, was man das groBBe Opfer nennt, dann schafft, schopft er ein Univer-
sum, grof3 oder klein, und dieses Universum ist ein Spiegelbild, das seine Auf-
gabe durch das Wesen des Schopfers selbst bekommt. Dadurch haben wir cha-
rakterisiert, was der schopferische Wille in der gottlichen Wesenheit ist.

Dasjenige, was wir als zweites Prinzip zu charakterisieren haben in der
Gottheit, sofern sie in die Menschheit eingeflossen ist, das ist durch diesen Ver-
gleich auch schon gegeben: es ist das Spiegelbild selber. Versetzen Sie sich so
lebhaft in eine Gottheit, die, welterschaffend, der Mittelpunkt des Universums
i1st. Wenn Sie sich hier in diesem Raume einen Punkt denken und statt der Wan-
de, deren sechs da sind, umgeben von einer im Inneren spiegelnden Hohlkugel,
dann werden Sie sich als Mittelpunkt nach allen Seiten gespiegelt sehen. Sie ha-
ben das Bild einer Gottheit als Willensmittelpunkt, die sich nach allen Seiten
spiegelt, und dieser Spiegel ist das Bild der Gottheit selber und das Universum
zugleich. Denn, was ist ein Universum? Es ist nichts anderes als ein Spiegel des
Wesens der Gottheit.

Dal} aber das Universum lebt und webt, das riithrt daher, weil die Gottheit
emaniert, wenn sie das grofle Opfer bringt, wenn sie ihr Universum spiegelt, wie
wir es soeben bei dem Beispiel der Belebung des Spiegelbildes betrachtet haben.
Das ganze Universum ist belebt von dem universellen Willen, der sich in unend-
licher Mannigfaltigkeit ausdriickt. Diesen ProzeB der unendlichen Vermannig-



38

faltigung, der unendlichen Vervielfaltigung, diese Wiederholung der Gottheit
nennt man in aller Geheim- oder Geisteswissenschaft, im Gegensatz zum Wil-
len, das «Reich». Der Wille ist also der Mittelpunkt, der Spiegel des Willens ist
das Reich, so da} Sie den Willen mit Atma, dem Geistmenschen, das Reich, o-
der das Spiegelbild des Willens, mit der Buddhi oder dem Lebensgeist verglei-
chen konnen.

Nun ist dieses Reich ein solches, dall es in einer unendlichen Mannigfaltig-
keit das Wesen des Gottlichen wiedergibt. Sehen Sie sich einmal dieses Reich in
seinem Umkreis an, insofern es unser Reich ist, unsere Mannigfaltigkeit, unser
Universum, sehen Sie es sich an in seinem sichtbaren Teil, in den Mineralien,
Pflanzen, Tieren und Menschen. In jedem einzelnen dieser Wesen ist das Reich
manifestiert, und man ahnt das heute noch in dem Ausdruck unserer Sprache,
insofern als man diese groBBen Gebiete unseres Universums Reiche, also Mine-
ralreich, Pflanzenreich, Tierreich nennt. Wenn man aber auch die Einzelheiten
betrachtet, so sind auch alle Einzelheiten gottlicher Natur. In allen spiegelt sich
die Natur gerade so, wie sich in der Hohlkugel der Mittelpunkt spiegeln wiirde.
So auch sieht derjenige, der im Sinne der Geheimforschung die Welt ansieht, in
jedem Mineral, jeder Pflanze, jedem Tier und jedem Menschen den Gott gespie-
gelt, einen Ausdruck und Abdruck des Gottlichen.

In unendlich abgestuften Wesenheiten und in unendlicher Mannigfaltigkeit
erscheint im Reiche die Gottheit, und man unterscheidet die einzelnen Wesen-
heiten im Sinne der Geheimwissenschaft — wenn man auf dieser hohen Stufe
steht, dall man sie als Ausfliisse des Gottlichen betrachten kann — dadurch, dal3
thnen ihr «Name» gegeben wird. Der Name ist dasjenige, was der Mensch dann
als die einzelne Wesenheit denkt, er ist dasjenige, wodurch die einzelnen Glie-
der dieser groflen Mannigfaltigkeit voneinander unterschieden werden. Er ist das
dritte der drei hochsten menschlichen Prinzipien, die herausflieBen aus dem
Gottlichen, und wiirde dem Manas oder dem Geistselbst entsprechen. Die Ge-
heimwissenschaft der verschiedenen Religionen hat also gelehrt, naiv gelehrt,
was ausgeflossen ist aus der Gottheit und eingeflossen ist in euch und zu eurem
ewigen Bilde wurde.

Wollt ihr euch in dem finden, wozu ihr euch am Ende erheben sollt, da wer-
det ihr finden, daB es willensartiger Natur ist.

Wollt ihr euch erheben zu dem, was der Trager dieses Willens, dieses Atma
1st, zu der Budhi — im Géttlichen stellt es dar das Reich.

Und wollt ihr euch erheben zu dem, was ihr erkennt an Namen, Begriffen
oder Ideen der Dinge — im Gottlichen stellt es sich dar als Name.

Was wir jetzt hier durchgenommen haben, ist eine uralte Lehre, die sagt, da3
aus Name, Reich und Wille jenes Glied der Gottheit besteht, das als der ewige



39

Teil in die menschliche Natur eingeflossen ist. So haben wir das, was man die
hohere Dreiheit des Menschen nennt, als einen Teil des Goéttlichen erkannt.

Um unsere Betrachtung zu vervollstandigen, lassen Sie uns jetzt noch einen
Blick auf die niederen vier Glieder des vergidnglichen Menschen werfen. Von
den hoheren drei Gliedern wissen wir, daf} sie eigentlich von dem andern Aspek-
te aus betrachtet werden konnen, indem wir sie als Glieder der Gottheit betrach-
ten. Die vier niederen Glieder der menschlichen Wesenheit konnen wir in dhnli-
cher Weise als Glieder der vergidnglichen Welt betrachten und als Glieder des
Menschen.

Betrachten Sie den physischen Leib. Er ist aus denselben Stoffen und den-
selben Kriften zusammengesetzt wie ringsherum die scheinbar leblose Welt.
Dieser physische Leib konnte nicht bestehen, wenn nicht fortwahrend Stoff und
Kraft aus der ihn umgebenden physischen Welt in ihn einflieBen wiirden und ihn
immer und immer wieder von neuem aufbauten. Eigentlich ist der physische
Korper fiir alles, was wir in ihm haben, eine fortwdhrende Durchgangsstation.
Aus und ein flieBen die Stoffe, die eigentlich ebenso das @ullere Universum
ausmachen, wie sie zeitweise in uns sind. Ofter ist es hier schon erwihnt wor-
den, dall im Laufe von sieben Jahren der ganze stoffliche Zusammenhang des
Menschenleibes sich erneuert. In keinem von Ihnen sind heute die Stoffe, die
vor zehn Jahren in ihm waren. Der Mensch erneuert immer wieder den Stoff
seines physischen Korpers. Das, was damals in uns war, ist heute ganz woan-
ders, drauB3en in der Natur verteilt, und anderes ist in uns eingezogen. Das Leben
des Korpers bedingt ein fortwahrendes Ein- und Austreten des Stoffes.

Wie wir die drei hoheren Glieder der Menschennatur als Teile der Gottheit
betrachtet haben, so konnen wir die vier Teile der niederen Menschennatur als
Teile der gottlichen Natur ansehen.

Den physischen Leib konnen wir als Teil des stofflichen Teiles unseres Pla-
neten betrachten; seine Substanz ist von unserem stofflichen Planeten genom-
men und geht wieder zu diesem zuriick. Wenn wir den Atherleib betrachten, so
miissen wir ihn ebenfalls als ein Glied dessen ansehen, was uns hier umgibt, und
ebenso den Astralleib.

Betrachten wir den Lebensleib oder den Atherleib und den Astralleib einmal
im Zusammenhang. Sie wissen, dal3 der Astralleib der Tréiger von allem ist, was
an Trieben, Begierden und Leidenschaften im Menschen lebt, der Trager von
allem, was als Freude und Leid, Lust und Schmerz in der Menschenseele auf
und ab wogt, daB der Lebens- oder Atherleib aber die mehr bleibenden, die l4n-
ger andauernden seelischen Eigenschaften bewahrt, darstellt und der Trager von
thnen ist.

Ich habe schon &fter vor Thnen die Entwickelung des Lebens- oder Atherlei-
bes und des Astralleibes mit dem Stunden- und dem Minutenzeiger einer Uhr



40

verglichen. Ich habe darauf aufmerksam gemacht, da3, wenn ihr euch erinnert
an das, was ihr gewul3t und erlebt habt als achtjdhriges Kind, und an das, was ihr
jetzt wisset und erlebt habt, ein grofer Unterschied wahrzunehmen sein wird.
Unendlich viel habt ihr gelernt, viele Vorstellungen aufgenommen; von dem,
was ihr damals tatet, ist vieles in den Erlebnissen von Freude und Leid an eurer
Seele voriibergezogen; nicht nur an ihr voriibergezogen, sondern durch sie hin-
durchgegangen. Aber vergleicht ihr jetzt das damit, was euer Temperament, euer
Charakter, eure bleibenden Neigungen sind, dann werdet ihr darauf kommen,
daB, wenn thr mit acht Jahren ein jdhzorniges Kind wart, ihr es wahrscheinlich
im jetzigen Lebensalter noch sein werdet. Die meisten Menschen behalten so ihr
ganzes Leben lang das, was als Grundlage ihres Wesens in ihnen liegt. Es ist
hier schon 6fter betont worden, da3 die Geheimschulung nicht in theoretischem
Lernen besteht, sondern darin, dafl man auf die sonst so stationdren Gebilde des
Atherleibes die Evolution richtet. Mehr hat der Schiiler getan, wenn er eine von
diesen Eigenschaften seines Temperaments, seiner Grundneigung umgeédndert
und dadurch den Stundenzeiger der Uhr etwas schneller vorwirtsgeriickt hat, als
es sonst geschehen wire. Alles dasjenige, was sich so langsam entwickelt — die
bleibenden Neigungen, die bleibenden Temperamentseigenschaften, die blei-
benden Gewohnheiten —, ist im Ather- oder Lebensleib verankert. Alles das, was
sich vergleichsweise so rasch dndert wie der Minutenzeiger der Uhr, ist im Ast-
ralleib verankert.

Wenn ihr das jetzt auf des Menschen Umgebung, auf unser Leben in der
Aullenwelt anwendet, dann werdet ihr sehen, da3 ihr durch dasjenige, was eure
Gewohnheiten, Temperamente, bleibenden Neigungen sind, mit eurem Zeitalter,
eurem Volke, eurer Familie zusammenhéngt. Gerade diejenigen Eigenschaften,
welche der Mensch als bleibende, stationire in sich hat, wird man nicht nur in
thm, sondern in allen finden, mit denen er in irgendeiner Weise zusammenge-
hort, also in seiner Familie, seinem Volke und so weiter. Die einzelnen Angeho-
rigen eines Volkes sind daran zu erkennen, dal sie gemeinsame Gewohnheiten
und Temperamente haben. Dieser Grundstock von Neigungen und Gewohnhei-
ten des Menschen, der gedndert werden mul3, wenn er eine hohere spirituelle
Entwickelung durchmachen soll, ist dasjenige, was sein hoheres Wesen aus-
macht.” Man sagt daher von einem solchen Menschen, daf8 er ein heimatloser

3 Nach meinem Verstindnis miisste der Satz etwa lauten: ,,Dieser Grundstock von
Neigungen und Gewohnheiten des Menschen, der gedndert werden muf3, wenn er eine
hohere spirituelle Entwickelung durchmachen soll, ist nach der Verwandlung dasjenige,
was sein héheres Wesen ausmacht*



41

Mensch sei, weil er den Atherleib, durch den er sonst mit dem Volke verbunden
1st, andern mub.

Wenn wir uns also das Zusammenleben mit den Gemeinschaften betrachten,
in die wir hineingeboren sind, dann finden wir die Eigenschaften, durch die wir
einer Familie, einem Volke angehoéren, durch die wir etwas Verwandtes mit den
Angehorigen dieses Volkes fiihlen, auch den Eigenschaften dhnlich, die in unse-
rem Zeitalter leben. Denken Sie sich, wie wenig Sie sich wiirden verstehen kon-
nen, wenn heute ein Angehoriger des alten griechischen Volkes vor Sie hintreten
wiirde. Sein Atherleib ist schon zu sehr verschieden von dem Atherleibe des ge-
genwirtigen Menschen. Durch die gemeinschaftlichen Eigenschaften im Ather-
leibe verstehen sich die Menschen. Dasjenige aber, wodurch sich die Menschen
herausheben aus dem, was sie gemeinschaftlich haben, dasjenige, wodurch sie in
der Familie, im Volke ein Besonderes sind, doch wieder ein Einzelwesen fiir
sich, und nicht bloB Franzose, nicht blo3 Deutscher, nicht blo3 Familienangeho-
riger, sondern ein besonderes Glied des Volkes, der Familie und so weiter, das
herauswachsen kann aus der Summe der Merkmale seines Geschlechts, das ist
im Astralleib verankert, davon ist der Astralleib der Triger. Der Astralleib ent-
halt also mehr das Individuelle, das Personliche.

Der Mensch kann also, wenn er durch seinen Ather- oder Lebensleib Fehler
begeht, mehr ein Siinder werden im Kreise seiner Mitmenschen, mehr die sozia-
len Pflichten versaumen, die von Mensch zu Mensch spielen und das menschli-
che Gesellschaftsleben moglich machen. Diejenigen Siinden aber, die mehr in-
dividueller Natur sind, durch die der Mensch nur als besondere Personlichkeit
fehlt, das sind Verfehlungen, die durch die Eigenschaften des Astralleibes her-
beigefiihrt werden.

In aller Geheimwissenschaft hat man von jeher dasjenige, was Fehler gegen
die Gemeinschaft ist, was aus dem fehlerhaften Atherleibe flieBt, als «Schuld»
bezeichnet. Das gewohnliche, triviale Wort «Schulden» hat einen ganz &hnli-
chen Ursprung wie das moralische Wort «Schuld», das das bezeichnet, was man
dem andern moralisch schuldig geworden ist. Die Schuld ist also etwas, was auf
fehlerhafte Eigenschaften des Atherleibes zuriickzufiihren ist. Das aber, was als
fehlerhafte Eigenschaft dem Astralleib anhaftet, das nennt man «Versuchungy.
Versuchung ist dasjenige, wodurch der einzelne eine personliche Siinde auf sich
nimmt. Nun bleibt noch die Verfehlung des Ich, der eigentlichen Personlichkeit.
Diese Verfehlung des Ich, dasjenige, wodurch das Ich im besonderen fallen
kann, ist angedeutet in der Paradiesesmythe: dazumal, als des Menschen Seele
heruntergestiegen ist vom Schof3e der Gottheit und zum ersten Male in den irdi-
schen Leib eingezogen ist, also aufgenommen worden ist von dem irdischen
Leib wie der Tropfen Wasser von dem Schwiammchen, ist seine hohere Seele
zur Ichheit geworden.



42

Diese hohere Seele, diese Ichheit kann innerhalb des Ich Fehler begehen.
Der Mensch kann nicht nur durch fehlerhafte Eigenschaften des Ather- und Ast-
ralleibes fallen, sondern es gibt eine Grundmoglichkeit, zu siindigen, die herbei-
gefiihrt wird dadurch, da3 der Mensch iiberhaupt zur Selbstdndigkeit gekommen
ist. Der Mensch muBte ja, um allméhlich in bewuBiter Weise zur Freiheit und
Selbstdandigkeit aufzusteigen, durch Selbstsucht und Egoismus durchgehen. Er
ist herabgestiegen als Seele, die ein Glied der Gottheit war, die nicht in Egois-
mus verfallen kann. Niemals bildet sich ein Glied in einem Organismus ein, eine
Selbstdandigkeit zu sein. Wiirde sich zum Beispiel ein Finger dies einbilden, er
wiirde sich abreilen und verdorren. Diese Selbstdndigkeit, zu der der Mensch
sich entwickeln muf3 und die erst ihre volle Bedeutung dann haben wird, wenn
die Grundeigenschaft der Selbstindigkeit die Selbstlosigkeit ist, wiirde niemals
haben entstehen kdnnen, wenn sie nicht ausgegangen wire von der Selbstsucht.

Die Selbstsucht zog ein in den menschlichen Leib, und dadurch wurde der
Mensch ein selbstsiichtiges, egoistisches Wesen. So sehen wir, wie das Ich allen
Trieben und Neigungen des Leibes folgt. Der Mensch friflt seinen Nebenmen-
schen auf, er folgt allen moglichen Trieben und Begierden, er ist ganz verstrickt
in das irdische Gefd3 wie der Tropfen Wasser in das Schwammchen.

Dasjenige, was der Mensch dadurch, dal er ein solches Ich-Wesen, ein ei-
gentlich selbstindiges Wesen geworden ist, siindigen konnte, wird angedeutet in
der Paradiesesmythe. Wihrend er frither aus dem Allgemeinen geschopft hat,
wie der Tropfen, der noch im Wasser ist, der seine Kraft aus der gemeinschaftli-
chen Wassermasse herausschopft, so hat er jetzt alle Antriebe in sich selber.
Dies bezeichnet man durch das Hineinbeillen in den Apfel in der Paradiesesmy-
the; und nicht umsonst — denn alle wirklichen Wortbedeutungen, sofern sie der
Geheimwissenschaft angehoren, haben einen tiefen inneren Zusammenhang —,
nicht umsonst heiBt im Lateinischen Malum «das Ubel» und «der Apfel». Das
Wort «Ubel» wird in der Geheimwissenschaft niemals fiir etwas anderes ange-
wendet als fiir eine Verfehlung aus dem Ich heraus.

Ubel ist also Verfehlung aus dem Ich heraus, Schuld ist die Verfehlung, die
der Atherleib im sozialen Leben begeht im Zusammenleben mit den Menschen.
Versuchung ist dasjenige, was den Astralleib treffen kann, insofern er individu-
ell, personlich fehlerhaft ist. Die Verfehlung des Ather— oder Lebensleibes ist
also Schuld; die Verfehlung des Astralleibes ist also Versuchung; die Verfeh-
lung des Ich ist also Ubel.

Wenn wir das Verhiltnis der vier niederen Glieder der menschlichen Natur
zur Umwelt, zum planetarischen Umleib betrachten, so sehen wir, dall der phy-
sische Leib fortwdhrend physischen Stoff als Nahrungsstoff aufnimmt und
dadurch seine Existenz aufrechterhidlt. Wir sehen, dal} das Leben des Lebens-
oder Atherleibes in der Endlichkeit dadurch zustande kommt, daB der Mensch



43

mit seinen Mitmenschen, in deren Gemeinschaft er hineingewachsen ist, diese
Gemeinschaft aufrechterhilt. Wir sehen, dafl der Astralleib sich dadurch auf-
rechterhilt, daB3 er der Versuchung nicht unterliegt. Und wir sehen endlich, daf3
das Ich sich dadurch aufrechterhilt und seine Entwickelung durchmacht in der
richtigen Weise, wenn es dem nicht unterliegt, was man das Ubel nennt.

Jetzt denken Sie sich einmal diese ganze Menschennatur, die niedere Vier-
heit und die hohere Dreiheit, vor Thre Seele geriickt, so dal3 Sie sich sagen kon-
nen: In dem einzelnen Menschen lebt ein goéttlicher Tropfen, und der Mensch ist
in seiner Entwickelung zu dem Gottlichen hin, zur Auspragung seiner tiefsten
innersten Natur. — Hat er einmal diese tiefste innerste Natur ausgeprégt, dann hat
er durch allméhliche Entwickelung sein eigenes Wesen in dasjenige verwandelt,
was im Christentum der «Vater» genannt wird. Was verborgen in der menschli-
chen Seele ruht, was als das grof3e Ziel der Menschheit vorschwebt, das ist der
«Vater im Himmel». Will der Mensch sich zu dem hin entwickeln, dann mul} er
die Kraft haben, seine hohere Dreiheit und seine niedere Vierheit zu dem Punkte
zu entwickeln, daB3 sie in richtiger Weise den physischen Leib erhalten: Der
Ather- oder Lebensleib muB mit den Menschen so leben, da ein Ausgleich
stattfindet mit dem, was als Schuld in ihm lebt, der Astralleib darf nicht in der
Versuchung untergehen und der Ich-Leib nicht im Ubel. Hinaufstreben muf der
Mensch durch die drei hoheren Glieder zu dem Vater im Himmel, durch den
Namen, durch das Reich und durch den Willen. Der Name muf} als ein solcher
empfunden werden, dal er geheiligt werde. — Siehe die Dinge um dich herum
an, sie sind in threr Mannigfaltigkeit ein Ausdruck der Gottheit! Sagst du ihren
Namen, so faf3t du sie als Glieder in der gottlichen Weltordnung. Was du auch in
deiner Umgebung haben magst, gelte als heilig; und in dem Namen, den du ihm
gibst, sich etwas, das es zu einem Glied der gottlichen Wesenheit macht. Heilig
halte es, wachse hinein in das Reich, das ein Ausflul} der Gottheit ist, und ent-
wickle dich hinauf zu jenem Willen, der ein Atma, aber zu gleicher Zeit ein
Glied der Gottheit sein wird.

Nun denken Sie sich einen Menschen, der in der Meditation sich ganz ver-
senkt in diesen Sinn der Entwickelung, und diesen Sinn, diese sieben Glieder der
Entwickelung in sieben Bitten in einem Gebet zusammenfassen soll. Wie wird
er da sagen?

Um auszudriicken, was durch dieses Gebet erreicht werden soll, wird er, be-
vor er die sieben Bitten ausspricht, sagen: «Vater unser, der du bist in dem
Himmel.» Damit wird auf den tiefsten Seelengrund der menschlichen Natur hin-
gedeutet, auf das innerste Wesen des Menschen, das dem geistigen Reiche ge-
mal der christlichen Esoterik angehort. Die drei ersten Bitten beziehen sich auf
die drei hoheren Glieder der Menschennatur, auf den gottlichen Inhalt des Men-



44

schen: «Dein Name werde geheiligt. Dein Reich komme zu uns. Dein Wille ge-
schehe —»

Nun gehen wir iiber von dem geistigen Reiche zu dem irdischen Reich:
«Dein Wille geschehe wie im Himmel also auch auf Erden.» Die vier letzten
Bitten beziehen sich auf die vier niederen Glieder der Menschennatur.

Was werden wir von dem physischen Leibe sagen, damit er unterhalten wird
im planetarischen Leben? «Gib uns heute unser taglich Brot.»

Was werden wir sagen von dem Ather- oder Lebensleib? «Vergib uns unse-
re Schulden, wie auch wir vergeben unseren Schuldigern.» Der Ausgleich des-
sen, was durch die Verfehlungen des Ather- oder Lebensleibes geschieht.

Was werden wir sagen in bezug auf den Astralleib? «Fiihre uns nicht in Ver-
suchung.»

Und was werden wir sagen in bezug auf das Ich? «Erlose uns von dem
Ubel.»

So sehen Sie in den sieben Bitten des Vaterunsers nichts anderes als den
Ausdruck dafiir, da3 die menschliche Seele, wenn sie sich in der richtigen Weise
dazu erhebt, von dem gottlichen Willen die einzelnen Teile des Menschen in
eine solche Entwickelung zu bringen erfleht, da3 der Mensch seinen richtigen
Lebensweg durch das Universum findet, dal3 er alle Teile seiner Natur in der
richtigen Weise entwickelt. Das Vaterunser ist also ein Gebet, durch das sich der
Mensch in den Momenten, wo er es braucht, erheben soll zu dem Sinn der Ent-
wickelung seiner siebengliedrigen Menschennatur, und die sieben Bitten sind
dann, wenn sie auch im naivsten Menschen auftreten, der sie gar nicht verstehen
kann, Ausdruck der geisteswissenschaftlichen Anschauung der Menschennatur.

Alles, was an Meditationsformeln jemals in groen Religionsgesellschaften
existiert hat, ist aus der Geheimwissenschaft entsprungen. Sie konnen alle wirk-
lichen Gebete hernehmen und Wort fiir Wort zergliedern, niemals werden Sie
finden, dal3 es nur beliebig aneinandergereihte Worte sind. Nicht dal man einem
dunklen Triebe gefolgt ist und schone Worte aneinandergereiht hat, nein, die
groflen Weisen haben aus den Weisheitslehren, die man heute Geisteswissen-
schaft nennt, die Gebetsformeln gewonnen. Keine wirkliche Gebetsformel gibt
es, die nicht aus dem groflen Wissen herausgeboren ist, und der gro3e Einge-
weihte, der Stifter des Christentums, Christus Jesus, hat in dem Augenblicke, wo
er das Gebet gelehrt hat, die sieben Glieder der menschlichen Natur im Auge
gehabt, hat in seinem Gebete dieser siebengliedrigen Natur des Menschen Aus-
druck gegeben.

So sind die Gebete alle geordnet. Waren sie nicht so geordnet, so hétten sie
keine Kraft, durch Jahrtausende hindurch zu wirken. Nur das nach dieser Rich-
tung Geordnete hat auch im naiven Menschen die Kraft, zu wirken in dem Men-
schen, der gar nicht einmal den Sinn der Worte versteht.



45

Ein Vergleich dessen, was in der Seele des Menschen lebt, mit dem, was in
der Natur sich abspielt, wird dies klarer machen. Betrachtet eine Pflanze: sie
entzlickt euch und ihr braucht nichts zu wissen von den groflen, universellen Ge-
setzen, die sie hervorgebracht haben. Die Pflanze ist da, und ihr konnt euch an
ihr erheben. Sie konnte nicht geschaffen sein, wenn nicht die urewigen Gesetze
in sie ausgeflossen wiren. Das naive Gemiit braucht diese Gesetze nicht zu ver-
stehen. Soll aber die Pflanze geschaffen sein, so muf} sie aus den Gesetzen her-
vorgehen. Soll das Gebet ein wirksames Gebet sein, dann darf es nicht beliebig
erfunden, sondern muf} aus den urewigen Gesetzen der Weisheit hervorgegan-
gen sein, wie die Pflanze aus den urewigen Gesetzen der Weisheit hervorgegan-
gen ist. Kein Gebet hat wirkliche Bedeutung fiir Verstindige und Unverstandige,
wenn es nicht aus der Urweisheit hervorgegangen ist.

Heute ist das Zeitalter fiir die Menschen, die so lange die Pflanze betrachtet
und sich an ihr erbaut haben, wo sie hingefiihrt werden konnen zu dem weis-
heitsvollen Inhalt der Gesetze. Durch zwei Jahrtausende hindurch haben die
Christen so gebetet, wie der naive Mensch eine Pflanze anschaut. In Zukunft
wird er die Kraft des Gebetes erkennen aus der tiefen Urweisheit heraus, aus
welcher das Gebet geflossen ist. Alle Gebete, insbesondere das Zentral-, das
Mittelpunktsgebet des christlichen Lebens, das Vaterunser, sind ein Ausdruck
dieser Urweisheit. Und wie sich das Licht in sieben Farben, der Grundton in sie-
ben Tonen in der Welt zum Ausdruck bringen, so bringt sich das siebenartig sich
zu seinem Gotte erhebende Menschenleben in den sieben verschiedenen Erhe-
bungsgefiihlen, die sich auf die siebengliedrige Natur des Menschen beziehen, in
den sieben Bitten des Vaterunser zum Ausdruck.

So ist das Vaterunser, vor der Seele des Anthroposophen stehend, der Aus-
druck des siebengliedrigen Menschen. (Das Vaterunser — Eine esoterische Be-
trachtung, Erster Vortrag, Berlin, 28. Januar 1907, GA 96, S. 202-220)

,Das Vaterunser. Eine esoterische Betrachtung® erschien als Einzelausgabe in erster
Auflage 1907 in Berlin. Nach Picht handelt es sich dabei um die abgedruckte
,Nachschrift eines Vortrages®, wobei jedoch nicht gesagt wird, um welchen Vortrag
es sich dabei handelt (Picht, 1926, S. 115, Nr. 689). Die Hinweise in GA 96 (S. 329)
beziehen sich allerdings explizit auf den Vortrag vom 28. Januar 1907. Rudolf Stei-
ner verwies gelegentlich auf diese Einzelausgabe.

Das Vaterunser — Zweiter Vortrag

Wir haben durch das, was ich das letzte Mal hier vor IThnen sprechen konnte, ge-
sehen, wie in einem altbekannten Gebet eigentlich die ganze geisteswissen-
schaftliche Anschauung von dem Wesen des Menschen zum Ausdruck kommt.
Wir haben uns dabei iiberzeugen konnen, wie die religiosen Stromungen, die



46

religiosen Lehren und Verrichtungen aus dem herausgeschopft sind, was wir im
Laufe der Zeiten durch die Geisteswissenschaft selbst kennengelernt haben. Da-
bei haben wir uns den Vorgang so vorzustellen, dal die Menschheit urspriing-
lich von einer universellen, allumfassenden Grundanschauung ausgegangen ist,
die in den Religionsbekenntnissen der verschiedenen Voélker je nach der Ver-
schiedenheit der nationalen Charaktere zum Ausdruck kommt. Nun kénnen Sie
natiirlich die Frage stellen: Wie hat man sich genauer vorzustellen, dal3 die
Grundwahrheiten, die Grundweisheiten der Menschheit mit dem zusammenhén-
gen, was in den verschiedenen einzelnen Religionsbekenntnissen durch die Re-
ligionsstifter diesem oder jenem Volke verkiindigt worden ist? — Es ist gewil3
eine an sich auffillige Tatsache, dal uns in den sieben Bitten des Vaterunsers
wirklich die geisteswissenschaftlichen Grundbegriffe entgegentreten, und einem
AulBenstehenden, der sich wenig mit dem befaf3t hat, was man durch die Geis-
teswissenschaft heute kennenlernen kann, muf3 ja vieles phantastisch erscheinen,
und er kann dann leicht sagen: Das alles ist nur hineingetragen in das, was ihr
aus den religiosen Urkunden erhalten habt.

Um sich ein wenig tiefer auf die Frage einzulassen, wie die groBBen Grund-
weisheiten urspriinglich in die Religionsbekenntnisse hineinkamen, muf3 man
zunichst von einer Grundfrage ausgehen. Man muf} sich klarmachen, daf3 das,
was wir heute wissen konnen, was uns heute durch die geisteswissenschaftliche
Anschauung gelehrt wird, nicht in derselben Weise schon in den uréltesten Zei-
ten in den Religionsanschauungen vorgetragen worden ist. Man muf} sich klar
dariiber sein, da3 die Form, wie solche Wahrheiten an die Menschen herange-
tragen wurden, je nach den Zeiten ganz verschieden war. Die alten religidsen
Urkunden, die Sie aufschlagen, sprechen zu den Menschen in Bildern und nicht
in Begriffen. Diese Bilder, die sich vielfach an die sinnliche Vorstellung anleh-
nen, sind von den religiosen Urkunden nach Mdglichkeit beibehalten worden.
So wird zum Beispiel die Erkenntnis immer als ein Licht, die Weisheit als eine
Art fliissiges Element, als Wasser angesprochen. Immer wieder konnen Sie,
wenn Sie genau zusehen, in den dltesten Zeiten dieselben Bilder finden. Das hat
einen ganz bestimmten Grund, und wir werden heute einiges von dem, was wir
schon kennen, zusammenfassen, um uns so recht hineinzuversenken, wie die
allerersten Lehrer der Menschheit auf die Volker gewirkt haben, denen sie die
Wohltat religioser Lehren gebracht haben. Wenn wir uns klarmachen wollen,
wie die Religionsstifter vor denen, die wir als die groen Eingeweihten bezeich-
nen, also vor einem Hermes, Zarathustra, Buddha, Moses, vor endlich dem grof3-
ten, dem Christus Jesus, gewirkt haben, miissen wir uns noch einmal in den Un-
terschied versenken, der zwischen dem gewohnlichen und dem astralen oder
imaginativen BewuB3tsein des Menschen besteht.



47

Heute hat der gewohnliche Mensch vom Morgen bis zum Abend das, was
wir das gegenstidndliche Bewulitsein genannt haben, das ihm die Dinge so zeigt,
daB3 sie ihm als auBBer ihm selbst stehend erscheinen, mit den Eigenschaften, die
seine Sinne ihm zeigen. Dieses Bewultsein ist nicht das einzige. Allerdings sind
fiir die meisten der heutigen Menschen die andern BewuBtseinszustdnde verbor-
gen, hinuntergetaucht in ein unbestimmtes Dunkel, das wir den traumlosen
Schlaf nennen, der aber fiir den Eingeweihten eine ganz bestimmte Bedeutung
hat. Fiir den Eingeweihten, der auch die Welt hinter dieser physischen Erschei-
nung kennt, gibt es auch vom Einschlafen bis zum Aufwachen einen bewuften
Zustand, in dem er allerdings nicht dieselben Dinge, die hier sind, so wahr-
nimmt, wie sie hier sind, aber er nimmt eine Welt an sich wahr. Wie fiir den ge-
wohnlichen Menschen der traumlose Schlaf ein unbewuBter Zustand ist, so ist es
fiir den Eingeweihten ein bewulter, in dem er die geistige Welt schaut.

Wenn wir uns klarmachen wollen, wie dieser unbewullite Zustand ein be-
wullter wird, so miissen wir jenen Zwischenzustand betrachten, den der Mensch
ja auBBerdem kennt, den traumerfiillten Schlaf, der uns die gewdhnlichen, alltig-
lichen Wahrnehmungen oder die inneren Zustinde der Seele in Sinnbildern
zeigt. Diese Bildlichkeit, die der Traum zeigt, konnen Sie aber auch finden,
wenn Sie das BewuBtsein des Eingeweihten studieren, wenn er in der geistigen
Welt weilt. Er sieht die Dinge in der geistigen Welt in Bildern. Allerdings sind
dies nicht so chaotische Bilder, wie sie der Traum Thnen zeigt. Sie haben mit den
Bildern des Traumes nur das gemein, daf sie sich fortwéhrend verwandeln. Der
Tisch und der Stuhl zeigen immer diese Gestalt, so wie sie einmal da sind. Die
Pflanzen und Menschen, sofern sie duere Gegenstinde sind, zeigen die Gestalt,
die sie einmal haben. Aber je mehr wir ins Reich des Bewuften hiniiberkom-
men, finden wir Verwandlungen. Die Pflanze, die aus dem Keim aufsprief3t und
Stamm, Blatter, Bliite und Frucht entfaltet, das Tier, das seine Willkiir aus-
driickt, die menschliche Wesenheit — im Verdndern der Gesten und der Physiog-
nomie sehen wir sie in Bewegung. Das alles aber ist etwas Bleibendes gegen-
tiber dem, was ein Mensch in einem hoheren Zustande in der Welt des Devachan
erlebt. Da sehen wir eine fortwdhrende Verwandlung. Wer durch die betreffen-
den Ubungen seinen Eintritt in die geistige Welt findet, lernt dort, wie sich die
Farbe einer Pflanze wie eine Flamme heraushebt aus der Pflanze. Er lernt erken-
nen, wie die Farben im freien Raum auf- und absteigende Gebilde sind. Eine
richtige Anschauung hat er aber erst, wenn er imstande ist, Farben und Tone fiir
sich zu sehen und sie zu bestimmten Wesenheiten hinzuleiten. Fortwihrend sind
derartige Wesenheiten um uns. Wenn Sie das Violett dieser Blume herausholen
konnten, daB3 sich das Violett frei hinbewegt im Raum, so haben Sie darin den
Ausdruck fiir das Leben einer geistigen Innenwelt der Pflanze. So wirkt auch die
menschliche Aura, und das, was wir Astralkdrper nennen. Alle menschlichen



48

Neigungen, Gefiihle der Eitelkeit und des Egoismus, driicken sich darin durch
ganz bestimmte Farbenstromungen aus, so dall wir sagen konnen: Inneres seeli-
sches Erleben driickt sich in der menschlichen Aura aus. Die Aura ist niemals
still, nichts ist da stationdr, wie es hier in der Sinnenwelt Stationdres gibt. Und
wenn ein Wesen in der geistigen Welt einen Gefiihls- oder Willensimpuls hat,
konnen Sie immer sehen, wie das in ganz bestimmten Verdnderungen der Far-
ben und Tone zum Ausdruck kommt. Die ewige Bewegung ist das Wesentliche
der hoheren Welten.

Natiirlich ist das verwirrend fiir den, der die hoheren Welten zum ersten Mal
betritt. Das bewirkt aber auch wieder, dal} sich in diesen hoheren Welten alles,
was da vorhanden ist, augenblickgemal} offenbart. Kann der Mensch sein See-
lenleben fiir den, der ihn nur mit physischen Augen betrachten kann, verbergen,
so kann er demjenigen, der mit geistigen Augen schauen kann, nichts verbergen.
Da liegt alles klar am Tag, so dall Sie sich sagen miissen: Wollen wir einen
Menschen, so wie er vor uns steht, mit sinnlichen Augen erforschen, so miissen
wir aus dem AuBeren, wie er lichelt oder weint, auf seine Seele schlieBen. An-
ders ist es in der hoheren Welt. Ein Schlufl von dem AuBeren auf das Innere fin-
det dort nicht statt. Das Innere liegt ganz offen da. Wir leben mit dem Wesen der
Dinge dort zusammen. Dieses BewuBtsein kann sich in unserer Zeit nur der Ein-
geweihte aneignen. Nur er kann bewuf3t in der hoheren Welt leben. Er kann dem
BewuBtseinszustand vom Aufwachen bis zum Einschlafen einen andern Zustand
hinzufiigen, durch den er imstande ist, das Innere zu dem AuBeren hinzuzufii-
gen. So wie er bewul3t das Innere der Dinge erleben kann, so konnten dies in
gewisser Beziehung in uralter Zeit alle Menschen. Vor ithrem heutigen Bewul3t-
seinszustand hatten die Menschen denjenigen, durch den sie die Dinge von in-
nen sahen.

Wenn wir in urferne Zeiten zuriickgehen, kommen wir zu Menschen, die
immer weniger von dem haben, was der Mensch heute hat. Der heutige Mensch
kann zdhlen und rechnen. In der Mitte der Atlantis wiirden Sie Menschen finden,
die noch nicht zdhlen und rechnen konnten, bei denen man von Logik noch nicht
reden konnte. In dieser Beziehung kann heute das geringste Schulkind mehr, als
irgendein Atlantier gekonnt hat. Aber dafiir konnte der Atlantier etwas anderes.
Wenn er irgendein Wesen der Natur betrachtete, eine Pflanze zum Beispiel,
konnte er ein ganz bestimmtes Gefiihl in sich aufsteigen sehen. Fiir ihn hatte je-
de Pflanze einen bestimmten Gefithlswert. Wihrend der heutige Mensch in einer
gewissen gleichgiiltigen Weise an den Pflanzen vorbeigeht, stiegen in dem At-
lantier lebhafte Empfindungen und Gefiihle auf. Ja, wenn wir weit genug zu-
rickgehen, bis in die Zeiten der ersten Atlantier, wiirden wir finden, dal} sie
auch noch nicht so lebhafte Farbenvorstellungen hatten wie der heutige Mensch.
Wenn ein solcher Atlantier auf ein Veilchen zugegangen wiére, hétte er es nicht



49

so gesehen, wie es hier steht, sondern so, wie wenn hier eine Art Nebelgebilde
aufstiege. Ebenso wiirde er bei einer Rose nicht die rote Farbe auf der Rose
selbst gesehen haben, sondern eine rote Aura um die Rose herum, die rote Farbe
frei schwebend. Wenn Sie sich jetzt irgendeinen Kristall ansehen, dann sehen
Sie ithn, wenn es ein Rubin ist, rot gefdrbt. Die ersten Atlantier aber wiirden bei
einem solchen Kristall nicht die Farbe im Kristall gesehen haben. Er wére ihnen
erschienen wie umgeben von einem Strahlenkranz von Farben, und der Rubin
wiirde thnen gleichsam nur wie eine Art von Einschnitt in diesen Farbenkranz
erschienen sein. Wenn Sie sich diesen Zeiten ndhern, kommen Sie in eine urfer-
ne Vergangenheit, wo der Mensch iiberhaupt nicht mehr die Umrisse eines an-
dern Menschen gesehen haben wiirde, nicht mehr die Umrisse einer Pflanze oder
eines Tieres. Wenn er sich einem andern Menschen nédherte, der ihm feindlich
gesinnt war, so nahm er vielmehr eine briunlich—rétliche Farbe wahr. Nahm er
eine schone blauliche Farbe wahr, so konnte er sich sagen: Dieser Mensch ist
mir friedlich gesinnt. — So driickte sich ihm das Innenleben eines Menschen in
solchen Farben aus.

Gehen wir noch weiter zuriick, dann kommen wir in jene urferne Vergan-
genheit des alten Lemurien, das zwischen Asien, Australien und Afrika lag. Da
war nicht nur das BewuBtsein im Erkennen ein vollig anderes, sondern da war
sogar alles, was man Willensimpuls nennen kann, anders. Der Wille wirkte noch
magisch, er hatte eine Kraft {iber die librigen Gegenstdnde; er zeigte sich wie
eine Naturkraft, die auf die andern Gegenstande wirkt. Wenn der Lemurier seine
Hand iiber eine Pflanze hielt und seinen Willen hineinversenkte, konnte er durch
seinen bloBen Willen diese Pflanze rasch wachsen machen.

Die Krifte drauflen in der Natur sind keine andern als die im Menschen be-
findlichen. Dadurch da3 der Mensch ein abgeschlossenes Wesen geworden ist,
eingeschlossen in eine Haut, sind seine Kriafte immer mehr den Kriften der Na-
tur entfernter, immer undhnlicher geworden. Am undhnlichsten den Kréften der
Natur ist das menschliche Denken. Das Kombinieren und Rechnen ist dem, was
als solches in der Natur draullen vorhanden ist, am allerfremdesten. Dennoch,
wenn Sie weit genug zurlickgehen konnten, wiirden Sie sehen, dal es damals
Wesen gegeben hat, die geistigen Vorfahren der Menschheit, welche es flir einen
— vergleichsweise — groBen Unsinn angesehen hitten, zu sagen: Ich fasse einen
Begriff von irgendeinem Auflending. — Das hétten sie gar nicht sagen konnen,
sondern sie hitten den Begriff gleichsam gesehen, und zwar als Tatigkeit, sogar
als Wesenheit gesehen. Wer sich heute von irgendeinem Ding einen Begriff bil-
det, hat sich vorzustellen, da3 dieses Ding urspriinglich von demselben Begriff
gebildet worden ist. Sie bekommen eine Vorstellung davon, wenn Sie sich an
den Vorgang irgendeines menschlichen Hervorbringens erinnern. Sie konnen
sich einen Begriff von einer fertigen Uhr, dem Mechanismus des Werkes, dem



50

Vorwirtsgang der Zeiger bilden. Sie konnten das niemals, wenn nicht einmal
einer vor Ihnen als Uhrmacher dagewesen wiére und vorgedacht hitte, was Sie
jetzt nachdenken. Was er hineingelegt hat, denken Sie nach.

Alle Begriffe, die sich der Mensch heute bilden kann, alles was das Denken
heute tut, hat in unserer Vergangenheit als Wirklichkeit existiert, die erst in die
Dinge hineingelegt wurde. Ein jedes Wesen wird begriffen durch seinen Begriff.
Einmal wurde ein jedes Wesen nach diesem Begriff geformt. Es war in der Welt
nicht anders, als es heute in der menschlichen Kunst ist: Die Begriffe, die sich
der Mensch heute macht, sind urspriinglich in die Dinge hineingelegt. Wiirden
Sie noch weiter zuriickgehen, wiirden Sie sehen, wie diese Menschen niemals
hétten sagen konnen: Ich bilde mir einen Begriff, indem ich die Dinge anschaue
—, sondern sie haben wirklich gesehen, was da geschehen ist, wie da der Begriff
hineingelegt worden ist. Sie haben gleichsam den Werkmeistern der Dinge zu-
geschaut.

Da bekommen Sie den Unterschied zwischen dem heutigen Verstande des
Menschen und jenem Intellekt der damaligen Zeit, den wir den schopferischen
zu nennen haben. Wenn Sie aber diese Wesen kennenlernen wiirden, die noch
aus eigener Anschauung von dem schopferischen Verstande gewulit haben, im
Gegensatz zu dem heutigen blof3 aufnehmenden Verstande, wiirden Sie finden,
dal3 diese Wesen ganz anders waren. Sie waren noch nicht in einem Menschen-
leibe verkorpert. Was heute in den menschlichen Hiillen wohnt, war damals
noch in dem SchoB der gottlich-geistigen Wesenheiten beschlossen.

Wir sind unmerklich iiber den Zeitpunkt der Erdenentwickelung hinwegge-
schritten, der sich uns vergleichsweise so darstellen wiirde: Unten auf der Erde
gab es schon ein physisches Leben, es waren dort unten Wesenheiten, ganz an-
dere, aber dhnlich den heutigen Mineralien, Pflanzen und Tieren, und dann We-
senheiten, die nicht Menschen waren, die aber zwischen den Tieren und Men-
schen standen und reif waren, die menschliche Seele zu empfangen. Sie waren
so weit organisiert, daB3 sie die menschliche Seele aufnehmen konnten. Nur ver-
gleichsweise kann man sagen, wie man sich das zu denken hat: Unten auf der
Erde wandelten die Menschen umher, die eigentlich noch Tiermenschen waren.
Stellen Sie sich nun die menschlichen Korper als einzelne Schwammchen vor
und die Seelen als Wassertropfen, die alle zusammen noch zu einer gemeinsa-
men Wassermasse vereinigt waren; die physische Erde mit dem ganzen Ge-
wimmel von Wesenheiten, gleichsam eingehiillt — wie von der heutigen Lufthiil-
le — von einer seelischen Hiille. In dieser war noch alles ungesondert, wie die
Wassertropfen. Und so, wie wenn Sie nun die Wassermasse von den Schwamm-
chen aufsaugen lassen, wo dann jedes einen einzelnen Tropfen fiir sich be-
kommt, so war es in der damaligen Zeit. Was einheitliche Seelensubstanz war,
wurde aufgesogen von den einzelnen Menschenleibern, verteilt auf die einzelnen



51

Menschenleiber. Dadurch entstand erst die menschliche Seele. Niemals wiirde
ohne diesen Prozel3 die menschliche Substanz sich in viele einzelne Individuali-
tidten getrennt haben.

Damit aber beginnt auch der ProzeB, durch den sich der Mensch allméhlich
von der Umgebung abtrennt, und dadurch bekommt er auch ein besonderes ge-
genstdandliches BewuBltsein. Vorher hatte er das BewuBtsein, welches sich nicht
Begriffe bildete, sondern die Seele war selbst noch ganz in der Weltenseele, und
sie empfing von der gemeinschaftlichen Weltenseele wie von innen heraus ihre
ganze Weisheit. Sie brauchte nicht nach auflen zu schauen. Wirklich kdnnte man
sagen, diese gemeinsame Weltenseele konnte noch alles; sie hat nach den ge-
meinsamen Begriffen alles, was heute auf der Erde ist, gebildet. Diese Begriffe
bekamen die Menschen, indem von der gemeinsamen Weltenseele jener Tropfen
der Weisheit gegeben wurde. Das ist der Unterschied zwischen dem uralten
Wissen, bevor es einmal im Fleische verkorpert war, und dem heutigen Wissen,
das entsteht, indem der Mensch sich nach aullen richtet.

In dem Augenblick, wo der Mensch nicht mehr mit den Sinnen wahrnimmt,
sinkt heute sein Inneres in das unbestimmte Dunkel hinunter, das wir traumlosen
Schlaf nennen. Vom Menschen bleibt beim Schlafe der physische Korper und
der Atherkorper liegen, der Astralkdrper begibt sich heraus. Was ist es im Men-
schen, das die dullere Welt wahrnimmt? Der Astralleib nimmt die Farben und
Tone wahr. Der Astralleib erlebt eine Lust, wenn er irgend etwas Lustvolles ge-
nief3t, der Astralleib empfindet den Schmerz als solchen. Dieser Astralleib kann
aber heute im Menschen nichts bewirken, wenn er nicht im physischen Leibe
darin ist, denn er braucht, um seine Umgebung wahrzunehmen, Augen, Ohren,
die ganzen physischen Werkzeuge auch fiir Lust, Leid, Schmerz, Freude und so
weiter. Zwar ist der physische Leib das bloBe Werkzeug, aber er ist notwendig
fiir den heutigen Astralleib. Im Augenblick wo der astralische Leib aus dem
physischen Leib heraus ist, nimmt er nicht mehr wabhr.

Dieser Astralleib ist ganz derselbe, welcher frither in der gemeinsamen, die
Erde umgebenden Seelensubstanz darin war. Wenn Sie alle Astralleiber ausson-
dern und zusammensetzen, wiirden Sie bekommen, was als astrale oder Seelen-
substanz die Menschen damals umgeben hat. Wenn man heute alle Menschen,
wie sie auf der Erde sind, in Schlaf bringen konnte, so dal} also das ganze Men-
schengeschlecht schlafen wiirde, und man wiirde dann alle Astralleiber heraus-
heben und mit der iibrigen Substanz mischen, so wiirde man sehen, wie der
traumlose Schlaf vollstindig aufhort. Zwar wiirden die Seelen nicht durch die
duBeren Werkzeuge Farben und Tone wahrnehmen, aber an allen diesen Astral-
leibern wiirden Farben aufzusteigen beginnen und ringsherum sich fortwihrend
verwandelnde Farbenbilder schweben, und innerhalb finge es an zu tonen. Das



52

alles wiirde dann wiederum die Erde umgeben, so wie es in jener Zeit war, bevor
die erste Verkorperung irgendeiner Seele stattfand.

Die Verdunkelung jenes uralten BewuBtseinszustandes, die Sie heute aus Th-
rem traumlosen Schlaf kennen, ist dadurch eingetreten, daf3 die gemeinsame ast-
rale Substanz durch die Weltseele in einzelne Teile getrennt wurde und die ein-
zelnen Teile in menschliche Leiber hineinzogen. Noch weiter konnen Sie gehen.
Was heute Nacht ist, was heute fiir die Menschen in ein unbestimmtes Dunkel
hinuntersinkt, war zu einer Zeit, von der wir jetzt sprechen, durchaus lichterfiillt,
von Wahrnehmungen der geistigen Welt erfiillt, war durchaus Tag. So daf} Sie
also jetzt zu einem Zustande der Menschheit gefiihrt sind, wo die ganze
Menschheit astral wahrgenommen hat, allerdings nicht in einem physischen
Leibe.

Nun stellen Sie sich einmal die Frage: Was hat denn die Menschheit seit je-
ner Zeit eigentlich gewonnen? Was ist denn hinzugekommen zu dem, was sie
schon hatte? Was hat sich der Mensch durch die fleischliche Verkorperung er-
worben? — Er hat sich die Moglichkeit erworben, zu sich «Ich» zu sagen. Das
ganze Bewultsein, so hellseherisch es auch war, war blof3 ein mehr oder weni-
ger gesteigertes TraumbewuBtsein. Selbstbewufst waren die Menschen noch
nicht. Dies hat die Menschheit also gewonnen. Das ist das eigentliche Geschenk
Gottes, wovon die religiosen Urkunden, wie die Bibel, berichten: dafl in der
Zeit, als die Menschheit sich verkorperte, den Menschen das Selbstbewulltsein
geschenkt worden ist. Das haben die Menschen friither nicht gekannt, und dieses
Selbstbewulltsein wird sich in der gegenwértigen Menschheit immer mehr stei-
gern. Es ist das, was sich von jener Zeit an, die wir nicht mehr in dumpfem oder
hellseherischem BewuBtsein verbringen, geoffenbart hat: das «Ich bin», und das
wir mit keinem andern Namen nennen konnen, als: «Ich bin der Ich-bin.» Da
haben Sie das Jahvewort: «Ich bin, der da war, der da ist und der da sein wird.»

So sind wir zuriickgekommen auf eine Zeit, wo dieses Ich-bin-Wort noch
ausgeloscht war. Im Menschen war es noch nicht vorhanden. Der Mensch hatte
ein BewuBtsein, das ihm eingegossen war, das er sich nicht dadurch erwarb, daf3
er die duBeren Gegenstinde ansah. Wo war ein Ich-bin-Bewultsein? Dieses
SelbstbewuBtsein hatten gottliche Wesenheiten. Menschliche Wesenheiten ha-
ben es nach der physischen Einverleibung bekommen. Da haben Sie den Unter-
schied zwischen dem, was man im Christentum den Heiligen Geist nennt und
dem Geist an sich. Der Heilige Geist ist derjenige, der oben, vor der Verkorpe-
rung, das SelbstbewuBtsein hatte, und der Geist an sich ist der, welcher im Men-
schen das Ich-Bewuf3tsein hatte. So dal3 Sie, wenn Sie alle Ich-BewuBtseine zu-
sammenwerfen und damit auch von dem Egoismus trennen wiirden, den Heili-
gen Geist wiederum bekommen wiirden.



53

Nun haben Sie das, wovon wir ausgegangen sind, in die radikalste Form ge-
kleidet. Wir sind zuriickgegangen zu einer ganz sonderbaren Art von Lehre.
Wihrend heute so gelehrt wird, dal Mensch dem Menschen gegentibertritt und
dem Schiiler gesagt wird: So sind die Dinge —, war damals nur eines moglich:
ein solches Lehren, das zu gleicher Zeit Arbeit, Tun war. Es war ein Ausgie3en
der Weisheit in die einzelnen Wesen. Nicht von aullen kam die Weisheit; von
innen floB sie den Menschen zu, ein Vorgang, den heute nur noch der Einge-
weihte kennt. Wiirden Sie nun die Zeiten durchmessen von derjenigen, die ich
eben charakterisiert habe, wo es kein Lehren, sondern nur ein Erleuchten von
innen heraus gab, bis zu unserer Zeit, so wiirden Sie eine Zwischenzeit finden,
in welcher die Menschen sozusagen halb in dem einen und halb in dem andern
Zustand waren. Das war die Mitte der atlantischen Zeit. Da konnte der Mensch
schon bestimmte Umrisse der Dinge erkennen, da konnte er sehen, wie sich nach
und nach die Farbe an die Oberfliche der Gegenstdnde legte, sehen, wie die ein-
zelnen Dinge Eigenschaften bekamen. Aber er sah das nur so, wie wenn alles in
einem Farbennebel eingehiillt wire. Er horte noch die ganze Welt durchtont von
Tonen, die weise Tone waren, die thm etwas sagten und thm Kunde von andern
Wesen brachten. Das alles ging aber noch sehr durcheinander in diesem Zwi-
schenzustand. Das war auch die Zeit, wo eine Lehre begann, die sich allméhlich
zu der spiteren Art und Weise der religiosen Mitteilungen an die Menschen um-
gestaltet hat.

Wenn wir in die alte atlantische Zeit zuriickgehen konnten, wiirden wir eine
grole Adeptenschule finden. Dall heute jemand Weisheit in sich aufnehmen
kann, ist dadurch moglich, da3 die damaligen turanischen Adepten Schiiler ge-
habt haben; ihre Schiiler haben wieder andere unterwiesen bis zu unserer Zeit
heran, so daB3 eine direkte Tradition zuriickfiihrt bis zu der turanischen Adepten-
schule hin. Damals muflite man Riicksicht darauf nehmen, daf3 die Menschen in
einem Zwischenzustande waren, wo sie erst einen Teil der heutigen Wahrneh-
mungsart hatten. Sie konnten erst in unbestimmten Umrissen die Gegenstinde
erkennen. Aber sie haben zum Teil auch noch von innen heraus die Wahrheit
bekommen konnen. Bis fiinf hitten damals die wenigsten Menschen zédhlen
konnen. Ohne SelbstbewuBtsein ist das nicht mdglich. Aber sie konnten auf-
nehmen, was auf ihr Inneres, auf ihr halb somnambules Bewulltsein reflektiert
wurde. Man mullte sie erleuchten, wollte man thnen die héchste Weisheit bei-
bringen. Aber man mufite sie ithnen bildlich beibringen, und dazu hatten die
turanischen Adepten gewisse Methoden. Sie hétten das nicht in der Weise ge-
konnt, wie man es heute mit einem Vortrag tut. Die Adepten selbst waren der
Menschheit weit voraus und haben das alles selbst gewul}t, aber die iibrige
Menschheit war noch auBerordentlich primitiv. Man versetzte die Menschen in
einen hypnotischen Zustand, um ihnen Weisheit beizubringen. Was heute Un-



54

recht ist, das war dazumal etwas ganz Normales. In eine Art von Schlafzustand
wurde der Mensch versetzt, und diesen Schlafzustand benutzte man, um ihn in
der folgenden Weise zu erleuchten. Vor der ersten Einkdrperung der menschli-
chen Seele in den Leib gab es keine Nacht, da waren alle Menschen erleuchtet.
Da war der traumlose Schlaf gerade das, worin die Menschen Wahrnehmungen
hatten. Jetzt hatten sie das schon nicht mehr. Das war verschwunden, und sie
hatten dafiir die Fahigkeit eingetauscht, dal} sie die Gegenstinde in allgemeinen
Umrissen sahen. So weit an dulleren Wahrnehmungen ein Zuflu3 da war, so viel
war an dem inneren Wahrnehmen verlorengegangen. Aber nun hatte man bei
den Adepten gewisse Féahigkeiten ausgebildet. Man hatte das gelernt, was man
heute die okkulte Schrift nennt, was man heute auch das okkulte Sprechen nen-
nen wiirde. Sie alle wissen, da3 es sogenannte Mantrams gibt, gewisse Urform-
ein der Gebete, da3 in dem Laut der Sprache eine bestimmte Wirkung liegt. So
waren auch die ersten Worte des Johannes-Evangeliums beschaffen. Wenn es
hier heiBt: «Im Urbeginne war das Wort» —, so liegt in dem «Ur», in dem «Be-
ginne» ein bestimmter Wert, der urspriinglich iiberhaupt in den ersten Worten
des Johannes-Evangeliums gelegen hat. Das alles ist aber doch nur schattenhaft
gegen das, was damals als Tonzusammensetzung in der Adeptenschule ange-
wendet wurde. Dadurch wurde das ersetzt, was der damalige Mensch an Er-
leuchtungsfahigkeit verloren hatte. Von dem andern Menschen, der ein Einge-
weihter war, konnte er diese Erleuchtung wieder im hypnotischen Schlaf erhal-
ten, so dal} diese Schiiler von ithren vorgeschrittenen Mitbriidern eine Art kiinst-
licher Erleuchtung empfingen, wodurch der Mensch wiederum in jener W'elt,
die ihn immer umgeben hatte, die Geister am Werke sah, wie vordem, bevor die
Menschenseele sich verkorpert hatte. Das erlebten die Schiiler der turanischen
Zeit, so waren die ersten religiosen Unterweisungen, so wurden ihnen die Welt-
gesetze beigebracht. Und von jenen Erleuchtungen her empfing man Formeln
und Zeichnungen, denn auch durch Zeichnungen konnte man wirken, wenn die
Linie eine ganz bestimmte GesetzmaBigkeit hatte, wirkte sie so, da3 sie dem
Menschen grofle Weltengeheimnisse beibringen konnte. Wenn Sie einem Men-
schen einen Wirbel hinzeichneten, er hitte diesen Wirbel mit seinen offenen
Augen nicht gesehen. Wurde ihm dieser Wirbel aber im hypnotischen Schlaf
vorgehalten oder auch abgeklopft, dann hitte dies ganz besondere Empfindun-
gen hervorgerufen, zum Beispiel so, wie sich eine Pflanze bis zum Samenkorn
entwickelt und aus dem Samenkorn eine neue Pflanze wird. Solche Formeln,
solche Linien wurden dann von diesen Adeptenschulen aus iiberliefert und spa-
ter durch die verschiedenen Religionsstifter den Volkern gegeben.

Je weiter wir zurlickgehen, desto mehr ist das, was als Seele auf die einzel-
nen Menschen verteilt wurde, eine einheitliche Seele. Dadurch, dal} die einzel-
nen Seelen verteilt und voneinander abgeschlossen wurden, sind sie verschieden



55

geworden. Im Schlaf sind heute noch alle Astralleiber einander dhnlich; am Ta-
ge sehen sie ziemlich verschieden aus. So war es auch in diesem hypnotischen
Zustande, wo eigentlich die Astralleiber unterrichtet wurden, die dann alle ziem-
lich gleich waren. Da konnte man allen eine gewisse Urweisheit mitteilen. Als
aber dem Menschen diese Féhigkeit, auf eine solche Art Weisheit zu empfan-
gen, abhanden gekommen war, muf3te man im alten Indien so lehren, wie der
indische Leib es erforderte, in Persien, wie der persische Leib es erforderte, und
wiederum anders in Griechenland, in Agypten und bei den Germanen. Das er-
forderten die dulBeren physischen Leiber nach den verschiedenen Einfliissen, die
auf sie ausgeilibt wurden. Das hatten die Religions-Urstifter in jene Formen hin-
eingegossen, die uns heute als die dgyptische Hermeslehre iiberliefert werden,
als die Lehre Zarathustras und so weiter.

Aber in allen Grundformen der wirklichen Religionen lebt dasjenige,
wodurch sie entstanden sind. Jene Erleuchtung, welche der Mensch frither emp-
fangen hat, ist ja auch etwas ganz anderes, als es heute geschehen kann. Das war
eine Mitteilung nicht durch Lehren, sondern durch Leben. Das ist eine viel inti-
mere Art, wie der Schiiler da dem Lehrer gegeniibersteht. Sie konnen sich eine
Vorstellung davon machen, daf3 beispielsweise der Wirbel direkt Empfindungen
anregte. Heute teilt man Begriffe mit, und die Empfindungen miissen sich erst
an den Begriffen entziinden. Aber gerade aus dieser Art der Einwirkung durch
das Leben sind die Religionsformeln entstanden. So war gerade die siebenglied-
rige Natur des Menschen etwas, was in der Adeptenschule der Turanier mitge-
teilt worden ist. So aber sind sie im Vaterunser heute noch als Gedanken verbor-
gen. Dieses Vaterunser ist der Ausdruck der siebengliedrigen Menschennatur.

Dem Schiiler der turanischen Adepten wurde es dadurch klargemacht, daf3
man ihm eine Tonskala als Sinnbild fiir die sieben Glieder des Menschen zu Ge-
hor brachte, vermischt mit bestimmten Farbenvorstellungen und einer Aromas-
kala. Was in der siebengliedrigen Harmonieskala lag, das stieg in ihm als inne-
res Erlebnis auf, wozu das, was dulerlich da war, nur ein Mittel darstellte. Das
gossen die groBen Religionsstifter in gewisse Formeln, und das goB3 auch der
grofite von ihnen in das Vaterunser, und ein jeder, der das Vaterunser betet, hat
die Wirkung des Vaterunsers.

Das Vaterunser ist ein Gebet, das als solches kein Mantram ist. Es wird sei-
ne Bedeutung noch haben, wenn Tausende und aber Tausende von Jahren vo-
riibergegangen sind, denn es ist ein Gedankenmantram. In die Gedanken hinein-
gegossen wurde die Wirkung des Vaterunsers, und ebenso wahr, wie es ist, dal3
der Mensch ganz gut verdauen kann, ohne dal3 er sich erst von einem Physiolo-
gen sagen 1aft, worin die Wirkung des Verdauungsprozesses besteht, ebenso
wabhr ist es, dal} der, der das Vaterunser betet, die Wirkung des Vaterunsers ver-
splrt, auch wenn er sich das nicht sagen 148t. Die Wirkung des Vaterunsers ist



56

da, denn sie liegt in der Gewalt der Gedanken selbst. Allerdings kommt noch
eine hohere Erkenntnis hinzu, die dem Vaterunser eine tiefere Bedeutung ver-
leiht, und keiner darf sich dieser verschliefen. So ist der Weg, welchen die reli-
giosen Wahrheiten gemacht haben.

Ihre Seelen, die heute in Ihren Leibern leben, lebten einstmals in der ge-
meinsamen gottlichen Geistsubstanz und wurden dort somnambul erleuchtet.
Ohne Ich-BewuBtsein konnten sie wahrnehmen, wie die geistig-gottlichen Krif-
te schaffen. Dann wurden die Seelen eingegliedert. Dadurch wurde ihnen diese
Wahrnehmung immer mehr verdunkelt und sogar die Moglichkeit genommen,
diesen Zustand kiinstlich hervorzurufen, wie er noch in der turanischen Adep-
tenschule hergestellt werden konnte. Nur ein Nachklang der Empfindungen, die
von Mensch zu Mensch mitgeteilt werden konnen, sind die religiosen Lehren
und Formeln, die aus jener Urweisheit herausgeholt sind, welche die Welt selbst
geschaffen hat. Die Weisheit des Alten Testamentes ist wie gesprochen von den
Urideen, von der Urweisheit, die den Dingen zugrunde liegt und die Ihre Seele
einstmals gehabt hat. In der Zukunft wird es nun so sein, da3 die Menschen das,
was sie urspriinglich im dumpfen TraumbewuBtsein besessen haben, wiederum,
aber jetzt in hellem, klarem BewuBtsein, aus der Seele heraus haben werden.
Der Mensch wird sein gegenwartiges helles, klares Bewuftsein haben und dazu
die Erleuchtung. Zur Erlangung des Selbstbewulitseins mullite der Mensch die
urspriingliche Hellsichtigkeit aufgeben, und je mehr diese urspriingliche Hell-
sichtigkeit heruntergeddmpft wurde, desto mehr ging das innere Ich-Bewultsein
auf. Wird das einmal an seinem Gipfel angelangt sein, so wird der Mensch bei
seiner letzten Inkarnation angekommen sein, in sich als Frucht seines Lebens die
alte Hellsichtigkeit und ein neuerworbenes Element noch dazu.

Immer wieder hort man die Phrase, die Menschen miif3ten nach und nach in
einem Allbewulltsein aufgehen. Das wire die Erlosung, wenn sie ihr heutiges
Bewulltsein verloren und in einem AllbewulBtsein aufgingen. So verhélt es sich
aber nicht. Das Ich-Bewultsein, das einstmals gar nicht da war, wird noch nach
der letzten Verkorperung bestehen. Was sich aus der gemeinsamen geistigen
Substanz herausgegliedert hat, wird wieder zusammenflieen. Aber das stellen
Sie sich jetzt so vor: Urspriinglich hatten Sie klares Wasser, das ist aufgesogen
worden von den vielen Schwimmchen. Wéhrend dieser Absonderung wird je-
doch alles aufgenommen, was aus der Umgebung aufgenommen werden kann.
Jeder Tropfen farbt sich mit einer ganz bestimmten Farbung. Wenn die
Schwammchen wieder ausgedriickt werden, dann bringt ein jedes seine Farbe
mit. Das ist eine Mannigfaltigkeit von Farben, schillernd, schoner als es jemals
vorher hétte sein konnen. So bringt ein jeder Mensch, wenn er wieder in das
Allgeistige zuriickkehrt, seine besondere Farbung mit. Das ist sein individuelles
BewuBtsein, das unverlierbar ist. Ein Zusammenklang von allen Bewuf3tseinen,



57

eine Harmonie wird das Allbewuf3tsein sein. In Freiheit werden die Wesen, die
durch die Menschheit gegangen sind, eine Einheit sein. Sie werden viele blei-
ben, doch weil sie eine Einheit sein wollen, aber nicht gezwungen werden, eine
Einheit zu bilden, daher werden sie eine Einheit sein. Jeder hat sein Bewulltsein
erhalten, und alle zusammen bilden durch ithren Willen ein einheitliches Be-
wultsein. So miissen wir uns Anfang und Ende unseres heutigen Weltenprozes-
ses vorstellen.

Nicht Phrasen diirfen wir gebrauchen, sondern wir miissen die Dinge so, wie
sie sind, betrachten. Das Reden vom «Aufgehen in einem AllbewuBtsein» ist
eine pantheistische Phrase. Gerade wenn wir vom Ewigkeitsstandpunkt spre-
chen, werden wir uns einen Satz vor die Seele hinstellen miissen, der uns an-
zeigt, dal die Menschheit nicht umsonst da war, dal sie eine Bedeutung im
Weltenall hatte. Mit andern Worten, der, der sich auf das Studium der Welten-
tatsachen einlidft, sagt sich zuletzt, dal der Mensch dazu berufen ist, etwas mit
beizutragen, diesem Leben einen Sinn zu geben. Er hat zuletzt am Altar der
Gottheit das Stiick, das er sich selbst erworben hat, niederzulegen. Und daraus
wird das Gewebe gewoben werden, wie es so schon heif3t, das der ganze Erden-
geist webt. Das enthélt alle menschlichen Iche, und Goethe hat als ein wirklicher
Eingeweihter gesprochen, wenn er als einen realen Prozel3 schildert:

In Lebensfluten, im Tatensturm

Wall ich auf und ab,

Webe hin und her!

Geburt und Grab,

Ein ewiges Meer,

Ein wechselnd Weben,

Ein gliihend Leben,

So schaff ich am sausenden Webstuhl der Zeit
Und wirke der Gottheit lebendiges Kleid.

Die Gottheit wird das unsterbliche Kleid tragen, wenn die Erde ihre Vollen-
dung erreicht haben wird, und die einzelnen Menschen werden das Gewebe bei
threm Hinaufbewegen durch die einzelnen Verkorperungen, in ihrem Durchgang
durch Geburt und Tod, gewoben haben. (Das Vaterunser — Eine esoterische Be-
trachtung, Zweiter Vortrag, Berlin, 18. Februar 1907, GA 96, S. 221-236)



58

Einleitung des Johannes-Evangeliums ist ein
meditatives Gebet

Der Mensch muB} sich abschlieen gegen die AuBlenwelt. Dann muf3 er in der
Seele ewige Wahrheiten aufgehen lassen. Eine neue Welt geht dann rings um
ihn auf.

Was der Christus Jesus auf der Erde tat, konnte nur in der richtigen Weise
beurteilt werden, wenn man sich in eine hohere Welt versetzte. Was man phy-
sisch mit Jesus erlebt hatte, wurde erst durchschaubar, wenn man es astral wahr-
nahm. Wollte man erleben, was der Christus Jesus getan hatte, so muflite man
durch das geeignete christliche Meditieren sich in einen solchen Zustand verset-
zen, durch den man zum Seelenverstandnis des Christus kam.

Das spricht Johannes in seinem Evangelium zuerst in der Einleitung aus. Es
ist ein meditatives Gebet, vom Anfang bis zu dem Satze «die Finsternisse be-
griffen nicht das Licht». Wenn die Seele erlebt, was in diesen Sitzen liegt, dann
werden die Krifte erweckt, um den Inhalt von Kapitel eins bis zwolf zu verste-
hen. «Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und ein Gott war
das Wort.» Diese alte Wahrheit wurde in allen alten Mysterien, besonders in de-
nen mit dgyptischer Firbung, anschaulich dargestellt. (Das Johannes-
Evangelium als Einweihungsurkunde, erster Vortrag, Kdln, 12. Februar 1906,
GA 97, S. 38)

Das Vaterunser. Gebet und Meditation

In all den gebetsartigen Formeln und sonstigen Weisheitsspriichen und derglei-
chen, die uns liberkommen sind von den groBBen Religionen, liegt iiberall viel
von den tiefen Geheimnissen des Daseins. Wir miissen uns nur dariiber klar sein,
daB alle die verschiedenen Religionen das Gebet hatten, dal} sie sich allerdings
in einer bestimmten Art unterschieden, indem die einen das Gebet mehr in der
Form der sogenannten Meditation, das Christentum und einige andere Religio-
nen dagegen das eigentliche, wirkliche Gebet hatten, wie es unter diesem Na-
men heute bekannt ist. Meditationen haben vorzugsweise die orientalischen Re-
ligionen. Meditation ist ein Sich-Versenken in einen geistigen Inhalt, und zwar
so, dal} der Betreffende in diesem geistigen Inhalt, in den er sich versenkt, ein
Zusammengehen mit dem geistig-gottlichen Urgrund der Welt findet. Also fas-
sen Sie das richtig auf: Es gibt Religionen, die ihren Angehdrigen Meditations-
formeln geben, zum Beispiel bestimmte gebetsartige Formeln, in die man sich
versenkt und in deren Versenkung man fiihlt, wie der Strom des gottlich-
geistigen Lebens die Seele durchzieht, und der Mensch in diesen Momenten in
dem gottlichen Urgrund des Geistigen aufgeht. Diese Formeln sind aber mehr



59

Gedankeninhalt. Im Grunde genommen ist das christliche Gebet auch nichts an-
deres, nur ist sein Inhalt ein mehr empfindungs- und gefiihlsméaBiger. Der Christ
versenkt sich mehr auf dem Wege der Empfindung und des Gefiihls in das gott-
liche Wesen, das die Welt durchstromt.

Man darf aber nicht glauben, daB3 das christliche Gebet immer in einem sol-
chen Sinne aufgefal3t wurde oder iiberhaupt so aufgefal3t werden kann, wie es
heute vielfach geschieht. Es gibt ein christliches Urgebet, in dem der Christus
Jesus selbst, so klar als es irgend moglich ist, darauf hingewiesen hat, welche
Stimmung fiir den Christen im Gebet notwendig ist. Und dieses Urgebet ist ein-
fach das: «Vater, ist es moglich, so 1aB3 diesen Kelch an mir voriibergehen, doch
nicht mein, sondern dein Wille geschehe.» Fassen wir einmal diese letzten Wor-
te ins Auge. Wir haben es zunichst mit einer wirklichen Bitte zu tun: das Vor-
iibergehenlassen des Kelches, aber zu gleicher Zeit mit einem volligen Aufge-
hen in dem Willen des Goéttlich-Geistigen: «Doch nicht mein, sondern dein Wil-
le geschehe.» Diese Stimmung, dal man wahrend des Gebets den Willen des
Gottlich-Geistigen durch sich hindurchwirken 14Bt, aufgeht darin, nichts fiir sich
will, sondern in sich die Gottheit wollen 146t, diese Stimmung muf als eine Un-
terstromung, ein Grundton das Gebet durchdringen, wenn es christlich sein soll.

Klar ist, wie unmoglich es ist, hierdurch ein egoistisches Gebet zu haben. Es
ist ja schon auch aus andern Griinden unméglich, ein egoistisches Gebet zu Gott
zu schicken, denn der eine wiirde bitten um Regen, der Nachbar um Sonnen-
schein, beide wiirden bitten aus ithrem Egoismus heraus, ganz abgesehen von
dem Falle, wo zwei Heere kampfbereit einander gegeniiberstehen, und jedes bit-
tet, dal thm der Sieg verlichen werde, was ja ganz ausgeschlossen ist. Aber
wenn man den Unterton, den Grundton hat, «nicht mein, sondern dein Wille ge-
schehe», dann kann man um alles bitten, dann ist das ein Aufgehen in dem gott-
lich-geistigen Willen. Ich mdchte um das bitten, aber ich stelle es der gottlich-
geistigen Wesenheit anheim, zu entscheiden, ob es mir werden soll oder nicht.

Dies ist die Grundstimmung des christlichen Gebets, und von diesem Ge-
sichtspunkte aus ging nun das umfassendste, universellste Gebet der christlichen
Uberlieferung: Das Vaterunser, das nach der christlichen Uberlieferung von
Christus Jesus selbst gelehrt worden ist. Dieses gehort tatsdchlich zu den aller-
tiefsten Gebeten der Welt. Wir konnen nur heute nicht mehr die ganze volle Tie-
fe des Vaterunsers ermessen, wie es die Ursprache ergeben hat, in der es gelehrt
wurde. Aber der Gedankeninhalt ist ein so gewaltiger, dal} er in keiner Sprache
auch nur irgendwie EinbuB3e erleiden konnte.

Wenn Sie zu den Gebeten anderer Volker gehen, dann finden Sie iiberall da,
wo die Religionen in ihrer Bliite stehen, ihre Hohe erreicht haben, Gebete in
dem Sinne, der Ihnen charakterisiert worden ist. Solche Gebete haben allerdings
dann, wenn die verschiedenen Religionen heruntergekommen sind, einen weni-



60

ger richtigen Charakter angenommen: Sie sind zu Zauberformeln geworden, zu
Mitteln des Goétzendienstes, und in der Zeit, in der Christus Jesus die Seinigen
beten lehrte, waren viele, viele solcher Zauberformeln — die ja alle da, wo sie
entstanden sind, etwas Tiefes bedeuteten — im Gebrauch. Solche Zauberformeln
bezogen sich immer auf das, was man duBlerlich gerne hatte, also gerade auch
auf eine egoistische, von personlichen Wiinschen erfiillte Bitte. So sollen die
Christen nicht beten, lehrte der Herr. Das ist ein Gebet, das sich auf Auferes be-
zieht. Der Christ soll so beten, dall sein Gebet im stillen Kédmmerlein geschieht,
und das ist das Innerste der menschlichen Seele, jener Teil, in dem sich der
Mensch mit der gottlich-geistigen Wesenheit verbinden kann. Klar miissen wir
uns ja sein, dafl in jedem Menschen etwas lebt, das wir als einen Tropfen aus
dem Meere des Gottlichen bezeichnen konnen, dafl etwas in jedem Menschen
ist, was Gott gleich ist. Es wire aber ganz falsch, zu denken, dal3 deshalb der
Mensch selbst Gott gleich sei. Wenn man sagt: Etwas ist im Menschen, das Gott
gleich ist —, so heit das noch nicht, auch der Mensch selbst ist Gott gleich, denn
ein Tropfen aus dem Meere ist seiner Substanz nach dem Meere gleich, aber der
Tropfen ist doch nicht das Meer. So ist die menschliche Seele ein Tropfen aus
dem Meere der Gottheit, aber sie ist nicht Gott, und so wie der Tropfen sich mit
seiner eigenen Substanz vereinigen kann, wenn Sie ithn ins Meer gie3en, so ver-
einigt sich die Seele als ein Tropfen der Gottheit in geistiger Weise in Gebet o-
der Meditation mit threm Gott. Dieses Vereinigen der Seele mit threm Gott heil3t
Christus Jesus, das Beten 1m stillen Kdmmerlein.

Wenn wir nun zunéchst charakterisiert haben, welches die Gesinnung des
christlichen Gebetes und die Forderung bei diesem Gebet in bezug auf die
christliche, menschliche Gesinnung ist, dann werden wir uns nun den Inhalt des
Vaterunsers selbst vor die Seele riicken konnen. Gesagt wurde Thnen, da3 das
Vaterunser das umfassendste Gebet ist. Deshalb werden Sie es mit mir flir notig
finden, daB3 wir, um das Vaterunser zu verstehen, einmal eine ganz umfassende
Weltbetrachtung anstellen. Es wird ein weiter Umweg notwendig sein, das Va-
terunser zu begreifen. Wir miissen von einem gewissen Gesichtspunkte aus das
Wesen des Menschen betrachten. Sie wissen, dall wir das so tun, wie die Gelis-
tesforschung der Jahrtausende es immer betrachtet hat. Fiihren wir uns das noch
einmal rasch vor die Seele.

Wenn ein Mensch vor uns steht, so steht da zunichst der physische Leib,
den er in seinen Stoffen und Kréften mit allen Mineralien und scheinbar leblosen
Naturprodukten gemeinsam hat. Dieser physische Leib des Menschen ist aber
nicht, wie etwa der materialistische Sinn meint, allein in dem Raume vor uns,
sondern er ist nur das allerunterste der Glieder der menschlichen Wesenheit. Als
nichstes Glied unterscheiden wir den Atherleib oder Lebensleib des Menschen,
den er gemeinschaftlich mit den Pflanzen und Tieren hat, denn jede Pflanze, je-



61

des Tier und jeder Mensch muf} die chemischen und physischen Stoffe aufrufen,
so daf} sie zum Leben kommen, nicht durch sich selbst konnen sie sich Leben
geben. Das dritte Glied ist der astralische Leib, der Triager von Lust und Leid,
Trieben, Begierden und Leidenschaften und den gewdohnlichen Vorstellungen
des tdglichen Lebens. Alles das konnte der Mensch nicht haben, wenn er nicht
diesen astralischen Leib hitte. Diesen hat er nur noch mit den Tieren gemein-
schaftlich. Auch das Tier hat Lust und Leid, Triebe, Begierden und Leidenschaf-
ten und hat also auch diesen Leib. Den physischen Leib hat der Mensch dem-
nach gemeinschaftlich mit den scheinbar leblosen Mineralien, den Ather oder
Lebensleib mit allem was wichst und sich fortpflanzt, mit dem ganzen Pflanzen-
reich; den astralischen Leib hat er gemeinschaftlich mit der tierischen Natur.
Dazu hat er noch etwas, wodurch er hinausgeht iiber diese drei Naturreiche der
Erde, wodurch er die Krone der Erdenschopfung ist. Das ist das vierte Glied sei-
ner Wesenheit.

Wir kommen dazu, wenn wir eine kleine Uberlegung anstellen. Es gibt ei-
nen Namen, der sich unterscheidet von allen {ibrigen: «Ich» konnen Sie zu nie-
mand anderem sagen. Fiir jeden anderen bin ich ein «Du», und jeder andere ist
fir mich ein «Duy». «Ich» kann nur als Name fiir das, was es bedeutet, im Inne-
ren der Seele selbst ertonen, niemals kann es von auBlen an Sie heranklingen,
wenn es Sie selbst bedeutet. Das haben die tieferen Religionen immer empfun-
den zu allen Zeiten, und daher sagten sie: Wenn die Seele anfiangt, im Inneren
diese ihre Selbstbezeichnung sich zu geben, dann fangt der Gott im Menschen
zu sprechen an, der Gott, der durch die Seele spricht. Der Name «Ich» kann
nicht von aullen hineintdnen, er muf} in der Seele selbst ertonen. Das ist das vier-
te Glied der menschlichen Wesenheit.

Die hebridische Geheimwissenschaft hat dieses Ich den unaussprechlichen
Namen Gottes genannt «Jahve» bedeutet nichts anderes als: «Ich bin». Was eine
dulere Wissenschaft auch fiir Interpretationen geben kann, in Wahrheit hat es
bedeutet: «Ich bin» — das vierte Glied der menschlichen Wesenheit. Dieses sind
die vier Glieder, aus denen der Mensch zunichst besteht. Wir nennen sie auch
die vier Glieder der sogenannten niederen Natur des Menschen.

Nun miissen Sie, um die ganze Wesenheit des Menschen zu verstehen, in
der menschlichen Entwickelung noch ein wenig zuriickgehen. Da kommen wir
zuriick zu mannigfaltigen Volkern, die uns vorangegangen sind: die alte germa-
nische und mitteleuropédische Entwickelung, die griechisch—lateinischen und
chaldiischen Volker, Agypter, Assyrer, Babylonier und Hebrier, die persischen
Volker bis hinunter zu dem Volk, von dem unsere jetzige Kultur ausgegangen
ist: zu dem indischen Volk. Dieses hat seinerseits aber auch wieder Vorfahren
gehabt, welche aber ganz woanders gelebt haben, und zwar auf jenem Erdteil,
der jetzt der Meeresboden zwischen Europa und Amerika ist, in der Atlantis.



62

Diese ist durch méchtige Fluten hinweggespiilt worden, der Boden hat sich ge-
senkt durch ein gewaltiges Naturereignis, das sich in den Mythen und Sagen al-
ler Volker als die Sintflut erhalten hat.

Aber auch dieses ist noch nicht das élteste Kulturland der Erde. Vor langen
Zeiten kommen wir zuriick in das Gebiet, wo der Mensch in seiner heutigen
Form entstanden ist, ein Land, das ungefidhr zwischen dem heutigen Hinterindi-
en, Australien und Afrika lag: das alte Lemurien, ein uraltes Land, in dem ganz
andere Verhéltnisse als heute auf der Erde geherrscht haben. Gewohnlich stellt
man sich viel zu wenig vor, wie grofl und ganz umfassend die Uménderungen
auf der Erde im Laufe der Menschheitsentwickelung selbst waren. Da nun tref-
fen wir einen Zeitpunkt an, in dem die niedrige Natur des Menschen schon vor-
handen war. Damals wandelten auf dieser Erde Wesenheiten, die aus diesen vier
Gliedern bestanden: physischem Leib, Atherleib, Astralkorper und der Ich-
Natur. Diese Wesenheiten waren hoher organisiert als die hochsten heutigen
Tiere, nur noch keine Menschen: Tiermenschen, aber nicht etwa wie die heuti-
gen Tiere. Diese sind degenerierte Nachkommen, die sich von diesen Tiermen-
schen durch Zuriickbleiben und Zuriickbildung entwickelt haben. Mit diesen
Wesen also, die damals lebten, ist in jener Zeit etwas ganz Besonderes gesche-
hen.

Damals waren sie reif, eine gewisse Kraft in sich aufzunehmen, eine Kraft,
welche unsere hohere Seelenkraft ist. Es fand, wenn wir das so ausdriicken wol-
len, damals die Vereinigung der niederen Menschennatur mit der menschlichen
Seele statt. Diese Menschenseele ruhte bis dahin im Schofe der Gottheit, war
ein Glied innerhalb der Gottheit selbst. Oben also, im Reiche des Geistigen, ha-
ben wir die gottlich-geistige Wesenheit, unten die bis zu diesem Zeitpunkt her-
angereiften viergliedrigen Menschenhiillen, die fahig waren, Tropfen dieser
Gottheit aufzunehmen. Bildlich konnen wir uns nun vorstellen, was damals ge-
schah. Denken Sie sich ein Glas mit Wasser, Sie nehmen hundert kleine
Schwammchen und versuchen, nach und nach jedes dieser Schwammchen mit
einem Tropfen aus diesem Wasser anzusaugen, dann haben Sie hundert Tropfen,
die vorher mit dem Wasser ganz verbunden waren, verteilt auf hundert
Schwiammechen. So konnen Sie sich bildlich und einfach vorstellen, wie dazumal
der Prozel3 der Beseelung vor sich ging. Die Seele ruhte bis dahin in der grof3en
allgemeinen gottlichen Wesenheit wie der Tropfen in dem Glase Wasser. So wie
diese Schwammchen wirkten, so wirkten diese physischen Menschenhiillen. Es
sonderten sich diese geistigen Tropfen aus der gemeinsamen gottlichen Substanz
heraus, sie wurden individualisiert, sie waren als Seelen Tropfen in den Hiillen
darin und fingen dazumal an, den Menschen eigentlich zu bilden, wie er jetzt ist,
als eine geistig-physische Wesenheit. Dazumal verkorperten sich diese Seelen
zum ersten Mal, gingen dann durch viele, viele Verkorperungen hindurch und



63

bildeten ihren Menschenleib aus bis zu seiner heutigen Gestalt. Aber was dazu-
mal geschehen ist, ist die Vereinigung von Teilen der Gottheit mit den niederen
Gliedern der Menschennatur. Mit jeder Verkérperung kamen sie weiter, mit je-
der Verkorperung wurden sie vollkommener, um in der Zukunft einen gewissen
Hoéhepunkt zu erlangen.

Diesen Teil der hoheren Natur, der sich dazumal verbunden hat als eine
Kraft, welche die niedere Natur uminderte und sich in dieser Uménderung selbst
erhoht, nennen wir den hoheren Wesenskern des Menschen: Geistselbst, Le-
bensgeist und Geistesmensch oder Manas, Buddhi, Atma. Es sind das also die
Teile der gottlichen Wesenheit, durch die der Mensch stufenweise die niedere
Natur in die hohere allméhlich iiberfiihrt. Durch seine Kraft des Manas gestaltet
er den astralischen Leib um, durch die Buddhi den Atherleib, und durch die
Kraft des Atma gestaltet er den physischen Leib um. Sie alle also hat er zu ver-
kldren, zu durchgeistigen, um einmal das Ziel seiner Entwickelung zu erlangen.
So hatten wir einmal die vier Glieder: physischen Leib, Atherleib, Astralleib und
Ich, und wir haben in jener Zeit dazu erhalten die Keimanlage zur Hoherentwi-
ckelung, die eigentlich ein AusfluB3 der hochsten geistigen Wesenheit ist: die
dreifache, hohere Wesenheit des Menschen, den gottlichen Wesenskern, die
gottliche Anlage des Menschen. Diesen hoheren Teil der menschlichen Natur
konnen wir nun von zwei Gesichtspunkten aus betrachten. Der eine ist der, daf3
wir sagen: Das ist die hohere Menschennatur, zu der sich der Mensch im Laufe
der Entwickelung hinentfaltet. Oder aber wir betrachten ihn als einen Teil der
gottlichen Wesenheit, von der er ausgeflossen ist, der gottliche Teil im Men-
schen. Der Christ betrachtet ithn zundchst im letzteren Sinne, und wir wollen dies
nun auch tun und studieren, welcher Art diese hoheren Krifte der menschlichen
Natur sind. Wir gehen von dem hochsten Glied aus, von dem, was im Menschen
die Kraft des Atma genannt wird.

Was ich Thnen jetzt schildere, ist nicht etwa irgendeine @ullere Definition,
sondern ich mochte Thnen die wirkliche Natur und Wesenheit dieses hoheren
Teiles der menschlichen Natur charakterisieren. Dasjenige, was zur Kraft des
Atma wird, das 1st ndmlich, insofern es eine Kraft ist, die aus der Gottheit flief3t,
willensartiger Natur. Wenn Sie sich auf Thre eigene Willenskraft besinnen, auf
das, was in Thnen wollen kann, dann haben Sie eine schattenhafte Nachbildung,
einen schattenhaften Abglanz dessen, was aus der Kraft des Atma, aus der Gott-
heit ausflie8t. Der Wille des Menschen ist heute die Kraft, die noch am wenigs-
ten ausgebildet ist. Der Wille kann sich aber immer weiter und weiter ausbilden,
bis eine Zeit kommen wird, da er einmal auf seinem Hohepunkt angelangt ist,
dann, wenn dieser Wille fahig sein wird, das zu vollbringen, was man in den Re-
ligionen «das grof3e Opfer» nennt.



64

Stellen Sie sich vor, Sie stiinden vor einem Spiegel und schauten hinein. Thr
Bild gleicht Ihnen vollstindig in jedem Teile Threr Physiognomie, Threr Gesten,
in allem ist es Thnen gleich, es ist aber Ihr totes Bild. Sie stehen davor als eine
lebendige Wesenheit und haben es mit Threm toten Bilde zu tun, das Thnen in
allem gleich ist bis auf die lebendige Wesenheit, bis auf den substantiellen In-
halt. Denken Sie sich einmal, Thr Wille wire bis zu dem Punkte gewachsen, daf3
er imstande wére, den Entschlu3 zu fassen, Ihr eigenes Dasein, Thre eigene We-
senheit aufzugeben und diese abzugeben an Thr Spiegelbild; Sie wiren imstande,
sich ganz hinzuopfern, um Ihr Spiegelbild mit Threm Leben zu versehen. Von
einem solchen Willen sagt man: er emaniert, er stromt sein eigenes Wesen aus.
Es ist das die hochste Entfaltung des Willens, das, was das Christentum den
«gottlichen Vaterwillen» nennt.

Der menschliche Wille ist also heute unter allen Seelenkriften das am we-
nigsten ausgebildete Glied. Er ist aber auf dem Wege, sich zu solcher Macht hin
zu entfalten, daB3 er «das grofle Opfer» zu vollbringen imstande ist. Das ist die
wirkliche Natur dessen, was sich als die Kraft des Atma entwickeln kann: wil-
lensartige Natur, insofern es ein Ausflul3 gottlicher Wesenbheit ist.

Nun wollen wir das zweite Glied der hoheren menschlichen Natur betrach-
ten, die Buddhi oder den Lebensgeist, unter dem Gesichtspunkt eines Ausflusses
von der Gottheit, wie es im Christentum betrachtet worden ist. Sie bekommen
am leichtesten einen Begriff davon, wenn Sie sich nun nicht an die Kraft halten,
die von sich ausstromt, um das Spiegelbild zu beleben, sondern an das Spiegel-
bild selbst. In dem Spiegelbild entsteht eine vollstandige Wiederholung der ur-
spriinglichen Wesenheit, es ist dasselbe — und doch nicht dasselbe —, wenn Sie
das auf die Welt anwenden, auf das ganze Universum: wie der gottliche Wel-
tenwille in einem Punkte nach allen Seiten gespiegelt wird.

Denken Sie gleichsam eine Hohlkugel, die nach innen spiegelt. Der eine
Punkt im Inneren wird unendlichfach nach innen gespiegelt. Uberall in unendli-
cher Vermannigfaltigung der gottliche Weltenwille, {iberall Spiegelbilder, Ein-
zelheiten des Géttlichen.

Betrachten Sie so den Kosmos, das Universum als eine Spiegelung des un-
endlichen Weltenwillens. In keinem einzelnen Wesen ist der gottliche Welten-
wille darin, aber iiberall spiegelt sich der Weltenwille in der mannigfaltigsten
Weise. Die Spiegelung der Gottheit — wobei die Gottheit in dem Punkte bleibt,
wo sie ist, und doch jeden Punkt, in dem sie sich spiegelt, durch «das grof3e Op-
fer» belebt — das nennt man das «Reich» im christlichen Sinne. Und dieser Aus-
druck, das Reich, bezeichnet dasselbe, was im Menschen die Buddhi ist. Wenn
Sie das Universum in bezug auf das schopferische, produktive Prinzip betrach-
ten, das aus dem Urspriinglichen, Gottlichen ausflie3t, so ist dasjenige, was sich



65

zunichst an das Atma anschlief3t, sein gottlicher Lebensfunke, die Buddhi. Als
«Reichy ist es universell-kosmisch.

Und nun wenden wir den Blick von da herunter auf die Einzelheiten des
Reiches. Wir haben es erst als ein Ganzes betrachtet. Jetzt gehen wir zum ein-
zelnen herunter. Wodurch unterscheidet man das eine von dem andern? Durch
das, was man im christlichen Sinne den «Namen» nennt. Ein jedes wird benannt,
und dadurch unterscheidet man das Mannigfaltige, Einzelne des Reiches unter-
einander. Der Christ versteht unter dem Namen das, was vielfach die Vorstel-
lung genannt wird, das, was einem Dinge eigen ist'. Wie der einzelne Mensch
sich von dem andern durch den Namen unterscheidet, so wird der Name so emp-
funden, daB3 in ihm zugleich ein Teil der gottlichen gespiegelten Wesenheit liegt.
Der Christ verhélt sich richtig zu diesem Namen, wenn er sich klar ist, da3 ein
jedes Glied des Reiches ein AusfluB3 des Gottlichen ist, bei jedem Bissen Brot,
daB3 er ein Ausflu3, ein Spiegel und ein Teil der Gottheit ist. Den geringsten
Dingen gegeniiber soll der Christ sich dariiber klar sein. In der menschlichen
Natur macht es das individuelle Geistselbst aus, daf3 er ein einzelner den andern
gegeniiber wird. Was im Reich der Name ist, das hat der Mensch in dem einzel-
nen Geistselbst oder Manas dadurch, dal3 er einen besonderen Teil der Gottheit
bildet, einen besonderen Namen fiir sich hat, den Namen, der sich bei den ein-
zelnen Menschen durch alle Inkarnationen hindurchzieht.

So sehen wir nun diese dreifache Natur vor uns als einen Ausflufl der gott-
lich—geistigen Wesenheit, und in diesem Sinne ist Atma der Wille der Gottheit,
Buddhi oder der Lebensgeist das Reich und Manas oder das Geistselbst der Na-
me.

Nun betrachten wir die vier niederen Teile der menschlichen Natur, von un-
ten anfangend zuerst den physischen Leib. Dieser ist dasjenige, was dieselben
Stoffe und Krifte hat wie die duBlere physische Natur, aber auch dieselben Stoffe
und Krifte fortwdhrend umsetzt. Diese ziehen ein und aus im menschlichen
physischen Leib, und nur dadurch ist er da, dal diese Stoffe und Kréfte fortwah-
rend ein- und ausziehen. Er kann nur dadurch bestehen, dal} er sich fortwdhrend
erneuert und umsetzt durch die dulBeren physischen Stoffe. Er ist ein Ganzes mit
der iibrigen physischen Natur. So wenig Sie diesen Finger abschneiden kénnen,
so daB3 er bleibt, was er ist — er verdorrt, sobald Sie ithn vom iibrigen Korper
trennen, er ist das, was er ist, nur dadurch, da3 er im ganzen Organismus ist —,
ebensowenig konnen Sie den physischen Menschenleib so von der Erde trennen,
daB er bleibt, was er ist. So ist der Mensch nur das, was er im Zusammenhang

4 »Das, was einem Dinge eigen ist“, wird sonst als dessen ,,Wesen* und nicht als
,»Vorstellung* bezeichnet.



66

mit den Elementen der Erde ist. Die physischen Stoffe und Krifte ziehen aus
und ein in ihm, und dadurch ist er dasjenige, wodurch er einzig und allein seine
Wesenheit erhalten kann. Damit ist dieser physische Leib charakterisiert.

Das zweite Glied ist der Ather- oder Lebensleib. Bei ihm miissen wir uns
klar sein, daB3 er das ist, was die blo} physischen Stoffe und Kréfte zum Leben
aufruft. Er ist der Trager von Wachstum und Fortpflanzung, der Lebenserschei-
nungen iiberhaupt, aber auch noch von ganz etwas anderem: von allen denjeni-
gen Eigenschaften des Menschen, welche bleibenderer Natur sind als die vo-
ribergehenden Triebe, Begierden und Leidenschaften. Wodurch unterscheidet er
sich von diesen? Wenn Sie diesen Unterschied fassen wollen, dann denken Sie
einmal nach, zuriick bis zu der Zeit, da Sie acht Jahre alt waren. Denken Sie da-
ran, was Sie seitdem alles gelernt haben, mit wieviel Begriffen und Vorstellun-
gen, Erlebnissen und Erfahrungen Sie Ihre Seele bereichert haben — es ist unge-
heuer viel. Aber nun denken Sie iiber etwas anderes nach: Wie langsam, im
Schneckengang, etwas anderes geht. Denken Sie daran, wie Sie ein jihzorniges
Kind waren, und sagen Sie, ob dieser Zorn jetzt nicht noch manchmal durch-
dringt, wie Thre Neigungen oder Ihr Temperament zum groB3en Teile dieselben
geblieben sind. Das alles hat sich nicht so viel gedndert wie Thre Erlebnisse. Was
man lernt, erlebt, erfahrt, das kann man vergleichen mit dem Minutenzeiger der
Uhr, und die Anderungen in bezug auf Charakter, Temperament und Gewohn-
heit mit dem Stundenzeiger der Uhr. Diese Verschiedenheit ist vorhanden, weil
der ersteren Trager der Astralleib ist, wihrend diese andern, die so langsam ge-
hen, den Atherleib zum Triiger haben. Wenn sich Ihre Gewohnheiten #ndern, so
ist das eine Verinderung in Threm Atherleibe. Haben Sie nur dieses oder jenes
gelernt, so bedeutet das eine Verdnderung im Astralleib.

Bei dem, der im hoéheren Sinne ein Schiiler des eigentlichen Okkultismus
wird, beruht diese Schulung nicht auf dulerem Lernen, sondern alle geheimwis-
senschaftliche Schulung geht im Atherleib vor sich. Daher haben Sie fiir die ei-
gentliche okkulte Ausbildung mehr getan, wenn es Thnen gelungen ist, nur ir-
gendeine festgewurzelte Charaktereigenschaft umzubilden, als wenn Sie noch
soviel duBBeres Wissen sich angeeignet hétten. Demnach unterscheidet man exo-
terisch, wofiir der Atherleib Triger ist, und esoterisch, was der Atherleib
braucht. Der Atherleib ist auch der Triger des Gedichtnisses als Eigenschaft,
nicht der Erinnerung. Wenn das Gedachtnis zum Beispiel schirfer werden soll,
so ist damit eine Uminderung des Atherleibes verkniipft, oder schwindet es, so
ist das im Atherleib eine Anderung, eine Anderung der Gedichtniskraft. Noch
etwas, das uns unendlich wichtig ist: Der Mensch lebt, so wie er jetzt ist, nach
zwel Richtungen hin. Jeder gehort einer Familie, einem Stamm, Volk und so
weiter an, und es sind auch gewisse Eigenschaften, die er mit den andern ge-
meinschaftlich hat und die ithn zu jenem Zusammenhang verbinden. Der Franzo-



67

se hat andere als der Deutsche, dieser wiederum andere als der Engldnder und so
fort. Sie haben alle gewisse Stammeseigenschaften gemeinsam. Daneben hat
aber jeder wieder seine eigenen, individuellen Eigenschaften, wodurch er her-
auswachst aus seinem Volk, wodurch er dieser besondere Mensch wird. Man ist
ein Angehdriger einer Gemeinschaft wegen gewisser Eigenschaften des Ather-
leibes. Der Atherleib hat die Eigenschaften, durch die man einem Volk, einer
Rasse, liberhaupt der menschlichen Gemeinschaft angehdrt. Wollen Sie aber das
erfassen, wodurch Sie herauswachsen aus dieser Gemeinschaft, so ist das im
Astralleib zu suchen. Dieser bedingt das Individuelle im Menschen.

Daher hingt alles Leben eines Menschen in der Gemeinschaft davon ab, daf3
sein Atherleib den richtigen Ausgleich findet mit den Atherleibern derer, mit
denen er zusammenleben muf}. Findet er diesen nicht, so kann er nicht mit ithnen
zusammenleben, es geht schief, er fillt heraus. So daf also dieser Atherleib des
Menschen die Aufgabe hat, sich den andern Atherleibern anzupassen. Der astra-
lische Leib bedingt das Individuelle, er hat vor allen Dingen so zu leben, da3 der
Mensch nicht personliche Siinden begeht. Das, wodurch der Astralleib da- oder
dorthin abirrt, sind die personlichen Siinden, sind Verfehlungen des astralischen
Leibes. Die Disharmonie mit der Gemeinschaft, das sind Verfehlungen des
Atherleibes. Die christliche Esoterik nannte nun, wenn sie genau sprach, die
Verfehlungen des Atherleibes «Schuldy», das, was das Gleichgewicht mit den
andern stort. Eine Verfehlung des Astralleibes, die durch die Individualitit be-
dingt ist, hieB in der christlichen Esoterik ein «Unterliegen der Versuchungy.
Der Astralleib unterliegt in bezug auf seine Triebe, Leidenschaften und Begier-
den der Versuchung. Dadurch irrt er ab, da3 er in sich selbst der Versuchung
verfallt. So unterschied man in der christlichen Esoterik «Schuld» und ein «Un-
terliegen der Versuchungy.

Nun noch das vierte Glied der menschlichen Wesenheit: das Ich. Wir hatten
den physischen Leib, der durch den Stoffwechsel besteht, den Atherleib, der be-
haftet sein kann mit Schuld, den Astralleib, der der Versuchung erliegen kann.
Nun das Ich. Es ist der Urgrund der Selbstsucht, des Egoismus. Das Ich, das ist
dasjenige, das bewirkt hat, dal das, was Eins war in dem groBen gottlich-
geistigen Wesen, in die vielen eingezogen ist. Der Abfall aus der Einheit des
Gottlichen in die einzelnen hinein ist durch das Ich bedingt. Deshalb sah das
christliche Wissen in dem Ich den eigentlichen Ursprung des Egoismus und der
Selbstsucht. Solange die einzelnen Wesenheiten in der Gottheit vereint waren,
konnten sie nicht gegeneinander streben. Dies konnten sie erst in der Absonde-
rung als Iche. Vorher konnten sie nur das wollen, was die Gottheit wollte. Die-
ses Gegeneinander-sich-Entwickeln, das dem Egoismus entspricht, das nennt
das Christentum die Verfehlung des Ich, und die christliche Uberlieferung be-
zeichnet den Zeitpunkt sehr genau, wo diese Seele heruntersteigt in den Leib



68

durch den Siindenfall, durch den Apfelbi3. Die eigentliche Verfehlung des Ich
bezeichnet man mit dem Ausdruck «Ubel». Die Verfehlung des vierten Gliedes
ist also das Ubel. Dem Ubel verfallen kann also nur das Ich, und dies entstand
durch das, was mit dem Apfelbil} bezeichnet wird. Malum ist ja im Lateinischen
dasselbe Wort fiir Apfel und Ubel.

Also nochmals kurz zusammengefalit: Der physische Leib ist gleich mit den
physischen Elementen rings um sich und erhélt sich durch den fortwéahrenden
Wechsel der Stoffe und Krifte, Stoffwechsel. Der Atherleib ist das, was das
Gleichgewicht hdlt mit den andern Gliedern der Gemeinschaft und das der
Schuld verfallen kann. Der astralische Leib, der nicht der Versuchung erliegen
soll, und das Ich, das nicht dem Egoismus zum Opfer fallen darf, dem Ubel.

Diese viergliedrige Wesenheit schlie3t sich zusammen mit der dreigliedri-
gen hoheren, dem gottlichen Wesenskern:

Nun fassen Sie einmal das Gebet auf als eine Verbindung des Menschen im
stillen Kdmmerlein mit der Gottheit selbst. Im Ursinne des Christentums ist es
eben so, da3 die Seele als gottlich dargestellt wird, als Tropfen vom Meere der
Gottheit. Und diese Seele muB} erflehen, dal3 dieser abgesonderte Tropfen wiede-
rum zu seinem Ursprunge hinkommt. Diesen Ursprung der gottlichen Wesenheit
des Menschen bezeichnet man mit dem Vater-Namen. Und das, wonach die See-
le strebt, wo sie wieder vereinigt sein wird mit dem, was man mit dem Vater-
Namen bezeichnet, ist das Devachan oder der Himmel.

Und nun denken wir uns das Urgebet: Eine Anrufung des Hinganges des
einzelnen menschlichen Wesens zu dem, was die gottliche Vaternatur ist.

Dieses Gebet mullte erflehen, dal3 die drei hoheren Glieder der Menschenna-
tur zur Entwickelung kommen mogen, bitten, dal der «Wille», der der hochste
Ausflul des Gottlichen ist, im Menschen sich verwirklichen moge; dal das
zweite Glied der gottlichen Wesenheit, das «Reich», im Menschen Platz greifen
soll; dal3 das dritte Glied, der «Namey, als heilig empfunden werden solle. Es
wiirde sich dies also beziehen auf die drei hoheren Glieder der gottlichen We-
senheit im Menschen. Und fiir die vier niederen Glieder der menschlichen Natur
wiirde man bitten: Es mogen meinem physischen Leibe zukommen die Stoffe,
die er braucht zu seinem Unterhalt. Der Atherleib mdge einen Ausgleich finden
zwischen seiner Schuld und der Schuld der andern, er mochte in Harmonie mit
den andern zusammenleben. Das Gebet miifite erflehen, daf3 fiir den astralischen
Leib keine Versuchung ithn herunterziehe, und fiir das Ich, dal es nicht dem
Ubel, dem eigentlichen AusfluB dessen, was man Egoismus nennt, verfillt.

Ihr sollt Eure Vereinigung mit dem Vater in einem Urgebete erflehen. Thr
sollt das in dem Sinne tun, dal die einzelnen Glieder Eurer siebengliedrigen
Wesenheit in Eurem Gebete Euch vor der Seele stehen:



69

«Vater unser in den Himmeln.» Erst ruft Thr den Vater an, dann bringet die
Bitten, die sich auf die drei hoheren Glieder beziehen:

«Geheiligt werde dein Name, zu uns komme dein Reich.»

«Dein Wille geschehe, wie im Himmel also auch auf Erden.»

Dann die vier Bitten, die sich auf die vier {ibrigen Glieder der menschlichen
Natur beziehen:

«Gib uns heute unser tdglich Brot.»

«Vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unseren Schuldigern.»

Das ist der Ausgleich mit denjenigen, unter denen wir leben.

«Fiihre uns nicht in Versuchungy»: Unser astralischer Leib.

«Sondern erlése uns von dem Ubel»: das heifit: von jeglichem AusfluB des
Egoismus.

So haben Sie in den sieben Bitten des Vaterunser den Sinn der Entwickelung
der siebengliedrigen Menschennatur gegeben. Aus der Tiefe der Weisheit tiber
den Menschen heraus ist das Vaterunser als ein christliches Gebet den Christen
gegeben, und die ganze theosophische Weisheit liber den Menschen liegt im Va-
terunser darin. Man braucht es nur zu verstehen, und man hat die ganze theoso-
phische Weisheit, insofern sie sich auf den Menschen bezieht.

Diejenigen Gebete, die nicht nur kurz wirken, sondern die durch Jahrtausen-
de hindurch die Seelen ergreifen und die Herzen erheben, sind alle aus der tiefs-
ten Weisheit geschopft. Niemals ist ein solches Gebet so gegeben worden, dal3
man in beliebiger Weise schone oder erhabene Worte zusammengestellt hat,
sondern man hat sie aus der tiefsten Weisheit heraus genommen, weil sie nur so
die Kraft haben, iiber die Jahrtausende hiniiber zu wirken auf die Seele der Men-
schen.

Nicht gilt der Einwand, daB3 ja die naive Seele nichts weill von dieser Weis-
heit. Sie braucht nichts zu wissen, denn die Kraft, die das Vaterunser hat, kommt
doch aus dieser Weisheit, und sie wirkt, auch wenn man nichts davon weil3.

Man muf es nur in der richtigen Weise verstehen: Ein Mensch geht hin vor
eine Pflanze und ist entziickt davon. Auch das naivste Gemiit wird entziickt sein
und weill doch vielleicht nichts von der gottlichen Weisheit, die in der Pflanze
ist. Ebenso ist es mit den grolen Gebeten. Man braucht ebensowenig die Weis-
heit zu kennen, und ein solches Gebet hat doch die Kraft, die Weisheit, die Er-
hebung, die Heiligkeit des Gebetes. Ist es auch herausgeboren aus der hochsten
Weisheit, so kommt es doch nicht darauf an, diese Weisheit zu wissen, sondern
darauf, die Kraft der Weisheit zu erleben.

Erst in unserer Zeit ist die Moglichkeit vorhanden, wiederum das herauszu-
holen, was Christus Jesus hineingelegt hat in das Gebet, und wiederum das zu
wissen, was er als Kraft hineingelegt hat besonders in das Vaterunser. Weil es
aus den grofiten Tiefen der Weisheit liber den Menschen selbst herausgeschopft



70

ist, liber seine siebengliedrige Natur, deshalb ist es gro3 und gewaltig auch fiir
das naivste Gemiit, und erst recht wiederum erhebend fiir einen, der auch die
Weisheit herausschopfen kann, die darinnen ist. Und nichts verliert es dabei von
der Macht, die es immer ausgeiibt hat, erschiitternd und erhebend, wie die ganze
Theosophie, die gottliche Weisheit, in dem Vaterunser darinnen ruht.

Der Menge sagte der Herr vieles in Gleichnissen. Wenn er aber mit seinen
Jiingern allein war, legte er sie ithnen aus, denn sie sollten aus der weisheitsvol-
len Erkldrung der Gleichnisse jene Kraft schopfen, durch die sie seine Boten
werden konnten, durch die sie wissen konnten, wodurch er selbst jene Zauber-
kraft erlangt hat, wodurch sein Werk {iber die Jahrtausende hin zu wirken beru-
fen war.

Das ist dasjenige, was in den Sinn des Vaterunsers hineinfiihren sollte. (Das
Vaterunser, Karlsruhe, 4. Februar 1907, GA 97, S. 102-117)

Das Vaterunser soll taglich gebetet werden

Wenn man von Gebet spricht im christlichen Sinne, mufl man sich vor allen
Dingen klarmachen, daB die Form des Gebetes kaum etwas anderes darstellt als
die Versenkung, die Hingabe an das Goéttliche. In denjenigen grof3en Religionen,
die diese Hingabe mehr in gedanklicher Versenkung zu erreichen suchen,
spricht man von Meditation; bei denjenigen Religionen, wo die Hingabe mehr
vom Herzen als vom Kopfe ausgeht, mehr von der Personlichkeit ausgeht, nennt
man diese Hingabe Gebet. In der christlichen Religion hat diese Hingabe einen
personlichen Charakter bekommen; in den alten Religionen war sie viel mehr
UnbewuBtes, Unpersonliches. Der Mensch hat vor Jahrtausenden schon gewulft,
daB3 es ein Ewiges, ein Goéttliches gibt. Beispiel vom Sklaven, der sich sagt: Ein
Leben unter vielen. — Lebenshoffnung, Mut, Kraft und Sicherheit lebten darum
damals in den Menschen. Eine Art Hinausblicken vom Zeitlichen ins Ewige war
es. Es muflte aber fiir die Menschheit ein Zeitalter kommen, wo der Mensch per-
sonlich zu seinem Gotte aufsieht. Das exoterische Christentum sagt: Von der
Personlichkeit, die von der Geburt bis zum Tode geht, hingt ungemein viel ab.
So nahm darum die Meditation auch diesen personlichen Charakter des Gebets
an. Aber wir diirfen nicht vergessen, da3 es im Christentum ein Urgebet gibt:
«Mein Vater, ist's moglich, so gehe dieser Kelch von mir; doch nicht mein, son-
dern dein Wille geschehe.»

Wenn Sie diese Stimmung erzeugen, dann haben Sie ein christliches Gebet.
Dasjenige Gebet, das fiir seine Personlichkeit, fiir seine Angelegenheiten bittet,
ist kein christliches Gebet. Da sind zum Beispiel zwei Heere, die zur Schlacht
geriistet sind, beide beten um Sieg. — Zwei Bauern, der eine bittet um Regen, der
andere um Sonnenschein. Was soll der Gott tun? Mit solchen personlichen



71

Wiinschen und Begehren hat das wahre christliche Gebet nichts zu tun. Das per-
sonliche Gebet, das wahre Gebet, kann auch bei personlicher Bitte da sein, aber
der oberste Grundsatz muf} dabei sein: «Nicht mein, sondern dein Wille gesche-
he!» Damit ist aus dem christlichen Urgebet des Christus Jesus, des Herrn, her-
aus die Stimmung angegeben, die das Gebet haben soll. Es gibt viele christliche
Gebete, aber das Vaterunser, das christliche Urgebet, ist dasjenige, von dem
man sagen kann, daf es kaum etwas gibt auf der Welt, was so viel und so wich-
tiges enthélt, wie dieses Vaterunser. Und dann erinnern wir uns daran, wie der
Christus Jesus dieses Gebet einsetzt. «Wenn du betest, so gehe in dein Kémmer-
leiny, sagt er.

Uberall, in allen Religionen finden Sie Meditationsformeln, Zauberformeln.
Diese Zauberformeln haben meditativ sogar die gleiche Bedeutung wie die Me-
ditationen. Der Mensch hat sich seinem Gotte damit meditativ hingeben wollen,
auch durch Zauberiiben hat er sich seinem Gotte hingeben wollen. Der Christus
Jesus aber mahnt: «Ihr sollt nicht beten um das, was auf der Stralle geschieht, ihr
sollt tief, tief in euer Inneres gehen, wenn ihr betet.» Es lebt in dem Menschen
etwas von der gottlichen Wesenheit, ein Tropfen der gottlichen Wesenheit lebt
im Menschen, der von demselben Stoffe ist wie die Gottheit. — Das ganze Meer
und der Tropfen Wasser sind auch vom selben Stoffe.

Und nun wollen wir einmal so, wie es in den ersten esoterischen Schulen tib-
lich war, das Weltenall und den Menschen betrachten. Wir wollen dazu zuriick-
gehen bis zu dem Zeitpunkt, wo die Menschenleiber, die sich vorbereiteten,
gleichsam warteten auf den gottlichen Keim der Menschenseele, der sich aus der
Gottheit heruntersenkt. Die damalige Weltbevilkerung bestand aus Pflanzen
und anderem, Tiermenschenleiber waren darunter. Nicht der Mensch, wie er
heute ist, war da. Die Seelen bereiteten sich den heutigen Leib allmihlich vor.
Eine geistige Fliissigkeit war rings um die Erde herum. Und nun denken Sie
sich, es ndhme jemand hundert kleine Schwdmmchen und wiirde in jedes dieser
Schwammchen einen Tropfen dieser Fliissigkeit sammeln. Nun haben Sie in je-
dem einen Tropfen des Gottlichen. Die Seelen waren vorher im Meere der Gott-
heit, dann sind sie verkorpert als Tropfen. Diese Seelen waren damals noch sehr
unvollkommen bei der ersten Verkorperung, aber im Keim hatten sie schon auch
die hohere menschliche Wesenheit: Atma, Buddhi, Manas in sich zur Entfal-
tung, zur Entwickelung im Erdenleben. Der tierische Mensch hat schon die vier
niederen Hiillen, aber erst mit der Seele gestaltet er sie um und erhélt dann At-
ma, Buddhi, Manas.

Nun wollen wir diese Entwickelung esoterisch betrachten von zwei Ge-
sichtspunkten aus: Erstens, der Mensch vergéttlicht sich immer mehr in Atma,
Buddhi, Manas; zweitens, der Tropfen der Gottheit ist in thm.



72

Wir wollen zuerst den héheren Menschen von seinem gottlichen Aspekt aus
betrachten. Man hat in den christlichen Schulen gesagt: Erst betrachtet ihr das
oberste Glied der gottlichen Wesenheit, zu dem der Mensch am Ende seiner
Entwickelung aufgestiegen sein wird. Atma, der Wille, willensartiger Natur ist
dieses oberste Glied. Sein Wille wird, wenn der Mensch vollkommen geworden
sein wird, seine grofite Macht sein. Der Wille muf3 dann nach auflen flieBen. Es
wird dann beim Menschen keinen Willensentschlu3 mehr geben, der nicht so-
gleich zur Tat wird. Unser Atma ist willensartiger Natur. Die Gottheit hat uns
mit dem Atma zuerst ithren Willen einstromen lassen. Der gottliche Wille lebt in
uns und in allen Dingen.

Als zweites haben wir im Menschen die Buddhi. Indem die Gottheit herun-
terstromt in den Menschen, geht sie von Atma zu Buddhi. Wie wirkt denn der
gottliche Wille? Wir konnen dem Verstindnis des goéttlichen Willens nur bei-
kommen mit dem Begriffe des Opfers. Denken Sie sich, Sie sehen in einen
Spiegel, da sehen Sie Thre Gestalt: diese Gestalt ist Ihnen dhnlich. Denken Sie
sich nun, in Thnen wire ein schopferischer Wille, Sie wiirden dann alles, was Sie
haben, all Thr Leben, all Ihr Sein an das Bild hingeopfert haben. Sie leben damit
in diesem Bilde. So kénnen Sie das opfervolle Schaffen des gottlichen Willens
begreifen. Der gottliche Wille spiegelt sich nicht nur in den Dingen, in den Bil-
dern, sondern er opfert alles in sie hinein, und so haben Sie den geopferten gott-
lichen Willen im ganzen Weltenraum. So schaut der Christ in einem jeglichen
Dinge der Welt ein Spiegelbild der Gottheit, des gottlichen Willens. Die hinge-
opferte Gottheit haben Sie im Weltenraum, und dieses Spiegelbild der Gottheit
bezeichnete man im esoterischen Christenturn als das «Reich». Millionenfach
vermannigfaltigt zuriickgestrahlt den gottlichen Willen, das empfand man als
das Reich. Das, was als Atma schafft, was in uns lebt als Buddhi, was drauf3en
schafft in der Welt, das bezeichnete man als das Reich.

Nun blicken Sie hinauf, was im Spiegelbilde lebt von der Gottheit im Kos-
mos. Das kann das einzelne Wesen unterscheiden durch den «Nameny». Dieser
ist in uns Manas, das Geistselbst, das ist unser Name. Manas ist der Name in uns
und einem jeglichen Dinge drauflen. So war fiir den Menschen der Name eines
jeglichen Dinges geheiligt. Und man sagte dem Schiiler: Du sollst dir klarwer-
den, selbst wenn du einen Bissen Brot issest, dal auch dieser ein Ding ist, in
dem die Gottheit ist, und darum soll es dir heilig sein.

Insoferne unser Name in Gott ist, ist er Manas, der Name. Unsere Buddhi ist
so das Reich. In unserem Atma lebt der gottliche Wille. Die gottlichen Wesens-
glieder des Menschen sind diese drei. Der Mensch bekam diese gottlichen We-
sensglieder, und drauflen in der Welt sind sie aufgezihlt als Name, Reich und
Wille.



73

Und nun denken Sie sich, der Christus wollte seine Jiinger so lehren, da} er
thnen sagte: Die Gottheit nannte man den Vater und das Géttliche den Himmel.
Die Vereinigung mit dem Gottlichen war nur moglich, indem dieses Gottliche
sich nunmehr den héheren drei Gliedern des Menschen hingibt.

Was mul der Christ sagen, wenn er dieses ausdriicken will?

Unser Vater, der du bist in den Himmeln,
geheiliget werde dein Name,

Dein Reich komme,

Dein Wille geschehe wie oben in den Himmeln
also auch auf Erden.

So haben Sie in den drei ersten Bitten des Vaterunser die drei hoheren Glie-
der des Menschen in bestimmtester Weise ausgedriickt. Diese ersten Bitten des
Vaterunser [sic!] sind aus der hoheren geistigen Wesenheit des Menschen her-
ausgebildet.

Nun betrachten wir esoterisch die vier niederen Glieder des Menschen: den
physischen Leib, den Atherleib, den astralischen Leib, das Ich.

Der physische Leib ist derjenige, den der Mensch mit allen Mineralien ge-
mein hat und in dem die physischen Stoffe und Krifte tiglich aus- und eingehen.
Wenn der Mensch seinen physischen Leib aufbauen will, muf3 er darum flehen,
daB3 diese physischen Stoffe, die da drauBlen in der physischen Welt sind, ihm
gegeben werden. Den Atherleib haben wir gemeinsam mit allen Menschen, die
uns umgeben. Den Astralleib, den haben wir mehr als ein Personliches.

Im Atherleibe haben wir etwas Gemeinsames in jeder Familie, in jedem
Volke. Du gehorst mehr einer Art, einer Gattung an, indem du einen Atherleib
hast. Du bist mehr eine Individualitit, indem du einen Astralleib hast. Du storst
die Atherleiber deiner Umgebung, wenn du nicht in Harmonie mit ihnen bist,
und das nannte man die «Schuld», das, was man einem andern antut durch sei-
nen Atherleib. Dadurch wurde man aber auch selbst geschidigt. Schuld haftet
also am Atherleib oder Lebensleib. Du wirst dem Nichsten etwas schuldig, in-
dem du seinen Atherleib oder Lebensleib verletzest oder schidigst. Hiite dich
davor, denn nur dadurch konnen dir deine eigenen Schulden vergeben werden.

Wodurch gedeiht der Astralleib? Das Abirren der Individualitit vom richti-
gen Pfade ist die Versuchung. Der astralische Leib unterliegt der Versuchung.
Alles, was die Individualitat siindigt, ist die Versuchung.

Das Ich ist die Quelle der Selbstindigkeit im Menschen und zugleich die
Quelle des Egoismus, der Selbstsucht Das Ich ist in diesem Sinne das Ubel, das
Symbolum dafiir. Malum heiBt «Apfel» und «Ubel». Der Siindenfall ist das
Ubel, das Fehlen aus Egoismus.



74

Will der Christ bitten fiir das rechte Gedeihen seiner vier niederen Glieder,
so sagt er fiir diese Wesenheiten:

Unser tiglich Brot gib uns heute,
Und vergib uns unsere Schulden,

wie wir vergeben unsern Schuldigern,
Und fiihre uns nicht in Versuchung,
Sondern erldse uns von dem Ubel.

Das sind die vier anderen Bitten des Vaterunser.

So hat der Christ der esoterischen Schulen zu bitten gehabt, so sind diese
vier Formeln fiir die vier unteren Glieder der menschlichen Wesenheit Sehen Sie
sich die vier letzten Bitten des Vaterunser an auf die niedere Wesenheit des
Menschen hin, so haben Sie da ebenso die vier Bitten fiir die niederen Glieder,
wie Sie in den drei ersten Bitten die fiir die drei oberen Glieder der menschli-
chen Wesenheit haben. So haben Sie in den sieben Bitten des Vaterunser die
Lehre von der siebengliedrigen Wesenheit des Menschen, wie sie die Geistes-
wissenschaft lehrt.

In allen groBen Religionen gibt es kein Gebet, keine Formeln, die nicht aus
der ganzen tiefen Weltenweisheit herausgenommen sind, und nur dadurch, daf3
sie da herausgeboren sind, haben diese Gebete ihre tiefe Wirkung. Die groflen
Religionen verdanken ihre tausendjdhrige Wirkung der Urweltweisheit.

Der Vater bringt die Urwesenheit der Welt zum Ausdruck. Man kann das
nicht schoner schildern, als es im Vaterunser geschildert ist. Daher die Wirk-
samkeit des Vaterunser, das zu Herzen Gehende, das Kraftvolle dieses Gebetes.
Man kann nicht sagen, der naive Mensch weil3 nichts von dieser Weisheit. Der
naive Mensch hat dasselbe davon. Es ist ebenso, wie wenn er entziickt ist von
den Blumen und auch nichts ahnt von der Weisheit, mit der sie aufgebaut sind.
So kann doch seine Seele entziickt sein vom Vaterunser, ohne seine Weisheit zu
begreifen. Wenn man diese Weisheit, die im Gebet lebt, auch nicht begreift,
kann es doch diese Kraft fiir den Menschen haben. Diejenigen, die die Gebete
den Menschen gegeben haben, haben sie aus der tiefsten Weisheit herausgeholt;
darum die Macht des groBen Weltengebetes. Das ist das Geheimnis dieser Gebe-
te, dal sie von Eingeweihten und Religionsstiftern aus der Urweisheit geholt
worden sind.

Heute ist die Zeit gekommen, dall die Menschen wissen miissen, was mit
diesen Gebeten gemeint ist. Wir sollen das Vaterunser beten, und téglich. Man
braucht iiber die Natur des Menschen sonst nichts zu wissen als das, was im Va-
terunser gesagt ist. Denn damit wiirde der Mensch das empfangen, was die theo-
sophische Weisheit iiber die Natur des Menschen zu sagen hat.



75

Tief war die Esoterik der Schule, die der Apostel Paulus gegriindet hat.
Drauflen wurde das Christentum exoterisch vertreten. Dionysius, den Areopagi-
ten, hat Paulus beauftragt, diese Weisheit esoterisch zu pflegen. So stellte man
sich das Reich des Geistes in den Gewalten, Herrschaften und Méachten vor, und
man sagte sich: Wenn wir so leben, wie das Vaterunser es fordert, so leben wir
uns hinauf durch die Gewalten, Méchte, Herrschaften bis zu den Cherubim, Se-
raphim hinauf, bis zu der Gottheit selbst im Vaterunser.

Da haben Sie diese drei Stufen: «Denn Dein ist das Reich und die Kraft und
die Herrlichkeit» erhalten, denn diese drei Stufen sind im Reiche des Geistes.

Uber das Amen zu sprechen im besonderen, ist schwierig. Ich kann nur sa-
gen, dal3 es eine alte Formel ist, etwas verstiimmelt ausgedriickt.

So haben wir gesehen, inwieferne das Vaterunser und seine so méchtige
Wirkung, die es in der Seele des Menschen hat, die Lehre von der Siebenglied-
rigkeit des Menschen darstellt. Es ist darum das wirksamste Gebet. Dieser
Rhythmus, der da in einer Seele angeschlagen wurde, wurde dem bewult, der
esoterisch wuflte: Der Christ hat, indem er das Vaterunser gebetet hat, menschli-
che Theosophie gebetet, im Gebet gelebt. — Diese Theosophie ist nichts Neues,
sondern sie ist dasjenige, was in allen Herzen ist, was im Geiste erfallit wird,
damit sich das Licht der Erkenntnis liber das Gebiet des Gottlichen verbreiten
kann. Geschieht dieses in den Herzen und Seelen, so findet der Mensch seinen
Pfad zu den hochsten Hohen des Geistes, zu denen er sich entwickeln kann.
(Das Vaterunser, Koln, 6, Mirz 1907, GA 97, S. 118-124)

Diese Darstellung unterscheidet sich — auch in ihrer Kiirze — von den drei vorange-
henden. Unklar bleibt das Verhéltnis von ,,Seele* zu ,,Ich®“. Die Umwandlung der
niederen Wesensglieder in die hoheren wird durch die Seele — einem Tropfen des
Gottlichen — geleistet:

Der tierische Mensch hat schon die vier niederen Hiillen, aber erst mit der Seele
gestaltet er sie um und erhilt dann Atma, Buddhi, Manas.” (GA 97, S. 120).

Nach der Philosophie der Freiheit (GA 4, S. 25) ist auch das Tier mit einer Seele be-
gabt. In der Geheimwissenschaft im Umriss erfolgt die Umwandlung der niederen
Wesensglieder in die hoheren allerdings durch das Ich:

Das néchste ist, daB3 er dasjenige auch noch selbst erobert, was in den niede-
ren Gliedern seiner Seele verborgen liegt. Und dies geschieht durch seine vom
Ich ausgehende Arbeit an seiner Seele. [...] Er hat dadurch vom Ich aus ver-
edelnd, vergeistigend auf seine Seele gewirkt Das Ich ist Herr geworden inner-
halb des Seelenlebens. Das kann so weit gehen, daf3 in der Seele keine Begierde,
keine Lust Platz greift, ohne daB3 das Ich die Gewalt ist, welche den EinlaB er-



76

moglicht. Auf diese Art wird dann die ganze Seele eine Offenbarung des Ich,
wie es vorher nur die BewuBtseinsseele war. (GA 13, S. 70f).

Im Vortrag iiber das Vaterunser vom 28. 1. 1907 hieB es:

Der Mensch ist, wie wir alle wissen, zweifacher Natur. Er hat zunéchst jene
vier Glieder der menschlichen Wesenheit, die wir schon oft hier angefiihrt ha-
ben: den physischen Leib, den Ather- oder Lebensleib, den Astralleib und das
Ich. Innerhalb des Ich hat er dann die Anlage fiir die Zukunft: Manas, Buddhi,
Atma oder das Geistselbst, den Lebensgeist und den Geistesmenschen. (GA 96,
S. 205) Dasjenige, was die hohere menschliche Wesenheit ist, das, was ewig ist
in der menschlichen Natur, was sich durch die drei Anlagen: Manas, Budhi, At-
ma in Zukunft weiter und weiter entwickeln wird, das ruhte bis dahin im Schof3e

der Gottheit. (ibid, S. 206)

Eine Losung des Problems konnte in der Unterscheidung zwischen einem ,,niede-
ren* und einem ,.hoheren* Ich liegen. In diese Richtung weist auch

... dazumal, als des Menschen Seele heruntergestiegen ist vom Schof3e der
Gottheit und zum ersten Male in den irdischen Leib eingezogen ist, also aufge-
nommen worden ist von dem irdischen Leib wie der Tropfen Wasser von dem
Schwammchen, ist seine hohere Seele zur Ichheit geworden.

Diese hohere Seele, diese Ichheit kann innerhalb des Ich Fehler begehen.
(Das Vaterunser — Eine esoterische Betrachtung, Erster Vortrag, Berlin, 28. Ja-
nuar 1907, GA 96, S. 215)

%

Im Falle der Bildung physischer Stofflichkeit weist Steiner darauf hin: ,,Man hat
sich aber nicht vorzustellen, daf3 jemals alles Geistige sich in Stoffliches umwandelt;
sondern man hat in dem letzteren immer nur umgewandelte Teile des urspriinglichen
Geistigen vor sich® (GA 13, S. 140). In den weiter oben wiedergegebenen Ausfiih-
rungen kommt es nun zur Aussage iiber ein vollstindiges(?) Hinopfern: ,,Der gottli-
che Wille spiegelt sich nicht nur in den Dingen, in den Bildern, sondern er opfert al-
les in sie hinein, ... Die hingeopferte Gottheit haben Sie im Weltenraum ...“. Das
wirft die Frage auf, ob das wortlich zu verstehen ist. Was fiir ein Gottesbild ergibt
sich, wenn Gott seinen Willen vollstiandig (,,alles*) in die Welt hingeopfert hat?

,Dieses [das grofle Opfer] besteht in jener Macht des Willens, wo das We-
sen, das da will, imstande ist, sich ganz hinzugeben, nicht nur das Wenige hin-
zugeben, was der Mensch mit seinen schwachen Gefiihls- und Willensméichten
hinzugeben vermag, sondern das ganze Sein hinzugeben, als eine bis ins Stoffli-



77

che hineingehende Wesenheit sich ausflieBen zu lassen. (S. ,,das grofle Opfer,
GA 96, S. 209).

Wortlich genommen stlinden wir jetzt vor einem willenlosen — vielleicht sogar seins-
losen? — Gott oder aber einem Gott, dessen Willen in den Atmas aller Menschen zu
finden ist. Wer zu Gott betet, der betet dann in gewisser Weise zum Goéttlichen in al-
len Menschen — und damit auch zu sich selbst.

Das ist eine fragwiirdige Konsequenz, die allerdings auch ihren Charme hat, da
sich Sétze finden lassen, die diese Sicht stiitzen. So lautet beispielsweise ein bekann-
ter Ausspruch: ,,Volkes Stimme ist Gottes Stimme* (,,vox populi vox dei*’). Die
Schlange verheilit Eva: ,Nein, ihr werdet nicht sterben. 5 Gott weill vielmehr: So-
bald ihr davon esst, gehen euch die Augen auf; ihr werdet wie Gott und erkennt Gut
und Bose.” (1. Mos 3, 4 — 5, EU) und kurz darauf heifit es: ,,Und Gott, der Herr
sprach: Siehe, Adam ist geworden wie unsereiner und weil3, was gut und bose ist.*
(1. Mos 3, 22). Diese Gottesnatur des Menschen behauptet die Bibel dann auch in
Psalm 82: ,,Wohl habe ich gesagt: Ihr seid Gotter, ihr alle seid S6hne des Hochsten.*
(Ps 82, 6 EU) und auch Jesus sagt: ,,33 Da erwiderten ihm die Juden: ,Nicht wegen
eines herrlichen Werkes wollen wir dich steinigen, sondern wegen Gotteslidsterung,
und weil du, ein Mensch, dich selbst zu Gott machst.” 34 Jesus entgegnete ihnen:
,Steht denn nicht in euren Gesetzen (Ps. 82, 6) geschrieben: »Ich habe gesagt: Gotter
seid ihr?«’* (Joh 10, 33 — 34, EU) °. Der deutsche Theologe Angelus Silesius (1624
— 1677) kommt zu ganz dhnlichen Ergebnissen. Hier eine kleine Auswahl aus dem

,,Cherubinischen Wandersmann*’:

8. Gott lebt nicht ohne mich
Ich weil, dal} ohne mich Gott nicht ein Nu kann leben;
Werd ich zunicht, er mu3 von Not den Geist aufgeben.

10. Ich bin wie Gott und Gott wie ich
Ich bin so groB3 wie Gott, er ist als ich so klein;
Er kann nicht iiber mich, ich unter ihm nicht sein.

14. Ein Christ so reich als Gott
Ich bin so reich als Gott, es kann kein Stiublein sein,

5 »Der Satz erscheint unter anderem in einem Brief (Epistulae 15) des franzdsischen
Theologen Petrus von Blois (1135-1204), in dem er die Geistlichkeit daran erinnert, wie
wichtig das Urteil der Gemeinde iiber sie ist: Scriptum est: quia vox populi, vox dei. Zu
deutsch: ,Geschrieben steht: Weil es Volkes Stimme ist, ist es Gottes Stimme.“““ Zit.
nach. http://de.wikipedia.org/wiki/Vox_populi_vox_dei (2013-12-26).

6 Entnommen aus Kliinger, 2012, S. 218f

7 Online unter
http://www.zeno.org/Literatur/M/Angelus+Silesius/Gedichte/Cherubinischer+Wanders
mann/Erstes+Buch (2014-01-02)




78

Das ich (Mensch, glaube mir) mit ihm nicht hab gemein.

32. Gott stirbt und lebt in uns
Ich sterb und leb auch nicht: Gott selber stirbt in mir,
Und was ich leben soll, lebt er auch fiir und fiir.

212. Ich wie Gott, Gott wie ich
Gott ist das, was er ist; ich bin das, was ich bin;
Doch kennst du einen wohl, so kennst du mich und ihn

277. Das Ende Gottes
Dal3 Gott kein Ende hat, gesteh ich dir nicht zu,
Denn schau, er sucht ja mich, daB er in mir beruh!

294. Gott ist ohne Willen
Wir beten: es gescheh, mein Herr und Gott, dein Wille;
Und sieh, er hat nicht Will, er ist ein ewge Stille. (Silesius, 1966)

Dass etwas zugleich sowohl seinen Ursprung in Gott als auch im Menschen ha-
ben konnte, finden wir auch in der ,,Philosophie der Freiheit*:

Nur eines weill ich ganz unbedingt sicher, denn ich bringe es selbst zu sei-
nem sichern Dasein: mein Denken. Mag es noch einen andern Ursprung seines
Daseins haben, mag es von Gott oder anderswoher kommen; dal es in dem Sin-
ne da ist, in dem ich es selbst hervorbringe, dessen bin ich gewil3. (GA 4, S. 46)

Die Aussagen iiber den vermeintlichen Zweck des Menschen deuten in dieselbe
Richtung:

Wirksam im realistischen Sinne wird die Idee aber nur im Menschen. Des-
halb hat das Menschenleben nur den Zweck und die Bestimmung, die der
Mensch ihm gibt. Auf die Frage: was hat der Mensch fiir eine Aufgabe im Le-
ben? kann der Monismus nur antworten: die, die er sich selbst setzt. Meine Sen-
dung in der Welt ist keine vorherbestimmte, sondern sie ist jeweilig die, die ich
mir erwéhle. Ich trete nicht mit gebundener Marschroute meinen Lebensweg an.

[...] Gerade weil die Idee nicht auler dem Dinge ist, sondern in demselben
als dessen Wesen wirkt, kann nicht von ZweckméaBigkeit gesprochen werden.
Gerade derjenige, der leugnet, dal3 das Naturwesen von auflen bestimmt ist (ob
durch eine in der Luft schwebende Idee oder eine aullerhalb des Geschopfes im
Geiste eines Weltschopfers existierende ist in dieser Beziehung ganz gleichgiil-
tig), mull zugeben, daBl dieses Wesen nicht zweckméfig und planvoll von auf3en,
sondern ursidchlich und gesetzméfBig von innen bestimmt wird.



79

[...] Und wenn von einer nach dem Muster der menschlichen ZweckmaBig-
keit gedachten zweckmifligen Bestimmung des Menschengeschlechtes als von
einem irrigen Gedanken gesprochen ist, so ist gemeint, da3 der Einzelmensch
sich Zwecke setzt, aus diesen setzt sich das Ergebnis der Gesamtwirksamkeit der
Menschheit zusammen. Dieses Ergebnis ist dann ein hoheres als seine Glieder,
die Menschenzwecke. (XI Weltzweck und Lebenszweck (Bestimmung des
Menschen, GA 4, S. 186-189)

Oder

,,Das souverdne Individuum, das weil3, dal} es nur aus seiner Natur heraus
leben kann, und das in einer seinem Wesen entsprechenden Lebensgestaltung
sein personliches Ziel sieht, ist fiir Nietzsche der Ubermensch, im Gegensatz zu
dem Menschen, der glaubt: ihm sei das Leben geschenkt, um einem aufler ihm
selbst liegenden Zwecke zu dienen.“ (II. Der Ubermensch, GA 5, S. 41)

Stimmig zu Steiners Monismus bringt er das Konzept des vollig in der Welt aufge-
gangenen Gottes selbst zum Ausdruck: da ist nicht Gott und die Welt, sondern die
eine Welt ist Gott®, wenn auch die physische Welt nur ein Teil der Gottheit sein soll-
te, so man — in Anlehnung an GA 13, S. 140 (S. weiter oben) —, neben der physi-
schen noch eine geistige Welt annimmt:

Wir sehen das Gewebe der Gesetze liber den Dingen walten, und das be-
wirkt die Notwendigkeit. Wir besitzen in unserem Erkennen die Macht, die Ge-
setzlichkeit der Naturdinge aus ihnen loszuldsen und sollten dennoch die willen-
losen Sklaven dieser Gesetze sein? Die Naturdinge sind unfrei, weil sie die Ge-
setze nicht erkennen, weil sie, ohne von ithnen zu wissen, durch sie beherrscht
werden. Wer sollte sie uns aufdrangen, da wir sie geistig durchdringen? Ein er-
kennendes Wesen kann nicht unfrei sein. Es bildet die Gesetzlichkeit zuerst in
Ideale um und gibt sich diese selbst zum Gesetze. Wir sollten endlich zugeben,
daB der Gott, den eine abgelebte Menschheit in den Wolken wihnte, in unserem
Herzen, in unserem Geiste wohnt. Er hat sich in voller Selbstentdu3erung ganz
in die Menschheit ausgegossen. Er hat fiir sich nichts zu wollen iibrig behalten,
denn er wollte ein Geschlecht, das frei iiber sich selbst waltet. Er ist in der Welt
aufgegangen. Der Menschen Wille ist sein Wille, der Menschen Ziele seine Zie-
le. Indem er den Menschen seine ganze Wesenheit eingepflanzt hat, hat er seine
eigene Existenz aufgegeben. Es gibt einen «Gott in der Geschichte » nicht; er
hat aufgehort zu sein um der Freiheit der Menschen willen, um der Goéttlichkeit

8 Die romisch-katholische Kirche hat erst mit dem 1. Vatikanischen Konzil 1870 dem
Pantheismus eine Absage erteilt. Zum Thema ,,Pantheismus® siche den Beitrag in der
Wikipedia unter http://de.wikipedia.org/wiki/Pantheismus (2013-12-26)




80

der Welt willen. Wir haben die hochste Potenz des Daseins in uns aufgenom-
men. Deswegen kann uns keine dullere Macht, konnen uns nur unsere eigenen
Schopfungen Befriedigung geben. Alles Wehklagen iiber ein Dasein, das uns
nicht befriedigt, liber diese harte Welt, mull schwinden gegeniiber dem Gedan-
ken, daf3 uns keine Macht der Welt befriedigen konnte, wenn wir ihr nicht zuerst
selbst jene Zauberkraft verleihen, durch die sie uns erhebt und erfreut. Briachte
ein aullerweltlicher Gott uns alle Himmelsfreuden, und wir sollten sie so hin-
nehmen, wie er sie ohne unser Zutun bereitete, wir miifiten sie zuriickweisen,
denn sie wiren die Freuden der Unfreiheit. (Die Natur und unsere Ideale. Send-
schreiben an die Dichterin des ,,Hermann®: M. E. Delle Grazie, 1886, GA 30,
S. 239)

Deutlich wird in diesem Vortrag ausgesprochen: ,,Wir sollen das Vaterunser beten,
und tiglich.” Welche Bedeutung kommt dem Sollen im vorangehenden Satz zu? In
,»Wie erlangt man ... heil3t es:

Tritt nun der Eingeweihte aus seinem umschlossenen Geistgebiet heraus, vor
die Offentlichkeit: dann kommt fiir ihn sogleich ein drittes Gesetz in Betracht.
Es ist dieses: Richte jede deiner Taten, jedes deiner Worte so ein, da3 durch dich
in keines Menschen freien Willensentschluf eingegriffen wird* (GA 10, S. 29).

Will man mit dieser Aussage nicht in Konflikt kommen, so bieten sich zwei Losun-
gen an: Die eine besteht darin, dass diese Vortrige flir Mitglieder nicht als Vortrige
fiir die ,,Offentlichkeit gesehen werden. Die andere Losung bestiinde darin, das
»dollen” so zu verstehen: Wenn du dich einer geisteswissenschaftlichen Schulung
unterziehen willst, wenn du dich weiterentwickeln willst, dann wird es dir forderlich
sein, wenn du tdglich das Vaterunser betest.

In diesem Zusammenhang ist es vielleicht auch von Interesse, dass ,,Gebet” in
den Werken Rudolf Steiners (GA 1 — GA 36), also in jenem Schrifttum, das fiir die
Offentlichkeit bestimmt ist, nicht thematisiert wird. Lediglich in GA 34 wird als Ne-
benbemerkung das Thema beriihrt:

,Der Mensch aber, der nicht anbetend zu den geistigen Hohen aufzusehen
vermag, verschlieB3t sich. Die Devotion aber 6ffnet Herz und Sinn.“ (Der theo-
sophische Kongre3 in Amsterdam, GA 34, S. 544)



81

Das Vaterunser. Nunmehr ist vertieftes Verstandnis
gefordert

So sehen wir in dem Vaterunser ein Gebet, das die Entwickelung des ganzen
Menschen umfaft.

Nun konnte jemand einwenden — und diesem Einwand werden Sie sogar
hiufig begegnen: Das Vaterunser ist doch ein Gebet, das von dem Christus Jesus
als ein Gebet flir jedermann gegeben ist. Was niitzt da eine solche Auslegung,
von der doch die meisten Menschen nichts wissen?

Der naive Mensch braucht auch nichts davon zu wissen. Sehen Sie sich die
Rose an. Die hochste Weisheit hat die Rose aufgebaut, und doch kann sich der
naivste Mensch dariiber freuen. Das Wissen von dieser Weisheit ist nicht not-
wendig. Und so ist es auch mit dem Vaterunser. Es hat seine Kraft auf das
menschliche Gemiit, auch wenn das naive Gemiit nichts davon weil}. Aber nie
wirde das Vaterunser diese Kraft haben, wenn es nicht aus dieser tiefsten Weis-
heit geschopft wire. Alle die groBBen Gebetsformen sind, wie diese groBte Form,
aus der tiefsten Weisheit geschaffen, und die Gewalt dieser Gebetsformen be-
ruht nur darauf. Wenn Sie auch denken, das sei eine ergriibelte Sache, so ist das
nicht wahr, sondern die Wesenheit, die uns das Vaterunser gegeben hat, die hat
die tiefe Kraft hineingelegt.

So sehen Sie, wie man erst mit Hilfe der Geisteswissenschaft das versteht,
was man tiglich {ibt, und dessen Kraft die Menschheit seit zwei Jahrtausenden
erfahren hat.

Jetzt aber ist der Zeitpunkt gekommen in der Menschheitsentwickelung, wo
es nicht mehr weitergeht ohne diese Vertiefung des Verstdndnisses. Friiher, das
heif3t bis dahin konnte die Menschheit die geistigen Kréfte, die gerade in diesem
Gebet liegen, fiihlen, ohne ihren tieferen Sinn zu kennen. Jetzt aber ist die
Menschheit so weit in ihrer Entwickelung vorgeschritten, dal sie fragen muf,
und deshalb muB ihr jetzt die Antwort gegeben werden.

Die christliche Religion wird nicht dadurch an Wert verlieren, sondern im
Gegenteil erst in ihrer ganzen Tiefe sich offenbaren. Durch die grof3te Weisheit
werden die religidsen Inhalte wieder neu erobert werden. Ein Beispiel dafiir ist
die esoterische Auslegung des Vaterunser. Sie zeigt uns den Weg, den der
Mensch durch seine vielen Verkorperungen hindurch beschreiten muf3. Die vier
niederen Bitten, wenn er in ihrem Sinn wandelt, helfen ihm die Arbeit vollbrin-
gen, die zur Gestaltung seiner hoheren Wesensglieder fiihrt, so wie sie in den
drei ersten Bitten ausgedriickt sind. (Sechster Vortrag, Kassel, 21. Juni 1907,
GA 100, S. 78-79)



82

Denken wirkt auf den Astralleib, das Gebet wirkt auf
den Atherleib

Die Wirkung des Atherleibes offenbart sich in der Wiederholung. ... Der Ather-
leib hat ein Grundgesetz, das ist das Gesetz der Wiederholung. Auch beim
menschlichen Wachstum macht sich dieses Prinzip geltend. Der Atherleib zeigt
seinen Einfluf} in der Bildung der Riickenwirbel, die aber da ihren Abschluf} fin-
det, wo der Astralleib zu wirken beginnt und sich die Schiadelkapsel wolbt. Wir
konnen daher auf den dtherischen Leib nur einwirken durch das Prinzip der
Wiederholung. Wenn Sie denken und begreifen, so wirkt das nur auf den Astral-
leib. Wenn Sie aber zum Beispiel beten oder meditieren und téglich dasselbe
Gebet oder dieselbe Meditation wiederholen, so wirken Sie bis in den Atherleib
hinein. Die Dinge sind so, da} im Kosmos sich zuerst das Prinzip der Wiederho-
lung zeigt in den Taten des Atherleibes, dann das Prinzip des Abschlusses durch
den Astralleib. Wo der Astralleib sich zuriickzieht, tritt mit Selbstverstandlich-
keit wieder das Prinzip der Wiederholung auf. So wachsen Thre Haare und Né-
gel, weil sich der Astralleib dort zuriickgezogen hat. Es schmerzt ja auch nicht,

wenn Sie sich die Haare abschneiden, denn der Schmerz ist ein Ausdruck des
Astralleibes. (Achter Vortrag, Koln, 29. Dezember 1907, GA 101, S. 254)

Tischgebet als Dokumentierung, dass beim Essen
Geistiges 1n den Menschen einflief3t

Das Essen wird nicht eine niedrige Beschiftigung fiir ihn [den Menschen der
Zukunft; Anm. d. Verf.] sein, sondern etwas, was mit Seele und Geist vollbracht
wird, weil er wissen wird, dal} alles, was er verzehrt, die dullere Gestalt fiir ein
Seelisches ist. Fiir unsere Zeit, fiir unser Zwischenzeitalter, wo die Menschen
nicht so viel wissen konnen von den lebendigen seelischen Beziehungen zwi-
schen sich und der Welt, multen allerlei Surrogate geschaffen werden. Warum
haben zu allen Zeiten die Eingeweihten den Menschen dazu angehalten, zu be-
ten vor dem Essen? Das Gebet sollte nichts anderes sein als eine Dokumentie-
rung dafiir, daBB beim Essen ein Geistiges in den Menschen einflief3t. (Dritter
Vortrag, Stuttgart, 6. August 1908, GA 105, S. 58)

Durch das Gebet arbeitet das Ich am Atherleib

In welcher Weise arbeitet nun das Ich am Atherleib? Um dies zu erkennen, wol-
len wir ein Beispiel zu Hilfe nehmen. Wenn Thnen irgend etwas erklért wird und
Sie haben die Sache verstanden, so hat das Ich in den Astralleib hineingearbei-



83

tet. Wenn Sie aber tagtiglich ein Gebet verrichten, etwa tagtdglich das Vaterun-
ser beten, so arbeiten Sie in den Atherleib dadurch hinein, daB Sie jeden Tag
dasselbe wiederholen, da3 die Seele immer wieder dieselbe Tatigkeit zustande
bringt. Wiederholung ist etwas ganz anderes als einmaliges Verstindnis. Wir
wollen uns das klarmachen, wie das eine den Astralleib, das andere den Ather-
leib vom Ich aus bearbeitet.

Schauen Sie auf das Wachsen der Pflanze. Sie treibt den Keim, den Stengel,
setzt Blatt fiir Blatt an, immer neue griine Blétter. Dadurch, da3 sie mit einem
Atherleib begabt ist, kann sie das, denn das Prinzip des Atherleibes ist das der
Wiederholung. Uberall da, wo Wiederholung auftritt, da wirkt ein Atherleib.
Den Abschlu3 der Pflanze, die Bliite, den bewirkt ein anderes Prinzip, der sie
iberschattende Astralleib. Also ein AbschluB3, das ist das Prinzip der Astralitit.
Merken Sie wohl — Sie konnen das auch beim Menschen am Bau seines physi-
schen Leibes beobachten. Sehen Sie das Riickgrat an, die immer sich wiederho-
lenden Riickenwirbel, da haben Sie den Atherleib im Physischen ausgedriickt.
Nun betrachten Sie den Kopf des Menschen, das Gehirn: da haben Sie den Ab-
schluB3, den Astralleib in der physischen Form. Denselben Vorgang haben Sie
geistig als das einmalige Verstidndnis durch die Wirkung auf den Astralleib, und
als errungene Téatigkeit durch die tagliche Wiederholung desselben Gebetes oder
derselben Meditationsiibung, einer Arbeit am Atherleib. Darin ist das Wesentli-
che der Meditation zu sehen, dal3 sie durch das Prinzip der Wiederholung in den
Astralleib nicht allein, sondern in den Atherleib hinein wirkt. Die groBen Religi-
onslehrer haben deshalb so GroB3es gewirkt, weil sie der Menschheit Inhalte ge-
geben haben, in denen fortwirkende Kraft sich offenbarte, die immer noch wei-
ter wirkt. So ist also auch der Atherleib des Menschen zweiteilig: er hat einen
durchgearbeiteten Teil, der allerdings beim Durchschnittsmenschen noch gering
ist, und den vom Ich aus noch nicht bearbeiteten Teil. (Dritter Vortrag, Buda-
pest, 5. Juni 1909. Das Wesen des Menschen, GA 109, S. 181)

Sattigung durch das Gebet — «Ich bin das Brot des
Lebens!»
«Jesus aber nahm die Brote, dankte und gab sie den Jiingern, die Jiinger aber

denen, die sich gelagert hatten; desselbigengleichen auch von den Fischen, wie-
viel sie wollten.» (6,11)’

9 Der Text scheint dem Johannesevangelium der Lutherbibel von 1545 entnommen zu
sein und stimmt bis auf das vorletzte Wort iiberein: ,,Jesus aber nahm die Brote, dankte
und gab sie den Jiingern, die Jiinger aber denen, die sich gelagert hatten;



84

Aber der Sinn dieser Worte, wenn wir sie im Urtext nehmen — er ist schlecht
wiedergegeben in den deutschen Worten —, ist etwa der folgende : Die Jiinger
gaben die Brote und die Fische weiter, und einen jeden lieBen sie damit machen,
was er wollte; keiner aber wollte damit etwas anderes, als in diesem Momente
das empfinden, was als Kraft ausgeht von dem michtigen Atherleibe des Chris-
tus Jesus. Keiner wollte etwas anderes. Und wodurch wurden sie satt? Im 23.
Verse heif3t es:

«Es kamen aber andere Schiffe von Tiberias nahe zu der Stitte, da sie das
Brot gegessen hatten durch des Herrn Danksagung.»

Durch das Gebet des Herrn hatten sie das Brot gegessen! Sie hatten Brot ge-
gessen, ohne daB} sich der physische Akt vollzogen hatte. Und dadurch konnte
der Christus Jesus das Geschehene hinterher interpretieren, da3 er sagt: «Ich bin
das Brot des Lebens!»

Was also hatten sie gegessen? Die Kraft des Christus-Leibes hatten sie ge-
gessen! Was konnte iibrigbleiben? Ubrigbleiben konnte nur die Kraft des Chris-
tus-Leibes! Sie wirkte so stark, dall man hinterher noch einsammeln konnte.
(Vierzehnter Vortrag, Kassel, 7. Juli 1909, GA 112, S. 279-280)

Steiners Exegese wirft hier neue Fragen auf: Wurde das Volk nun durch das Gebet
des Herrn satt oder durch dessen Atherleib? Oder wurde durch das Gebet des Herrn
sein Atherleib in die Lage versetzt, sittigend zu wirken? Und wie sammelt man
Krifte des Christusleibes in Korben ein?'® Aus dem Bisherigen darf vermutet wer-
den, dass es sich bei den ,, K6rben* auch nicht um das handelt, was iiblicher Weise
unter ,,Brotkorb* verstanden wird.

Stimmung zum Gebet sind segensreiche Faktoren fiir
spater

Wihrend des Alters von sieben bis vierzehn Jahren ist es nétig, daB3 der Mensch
nicht zum vorzeitigen Gebrauch seiner Vernunft erzogen wird. Die Autoritdt
mul} bewirken, dafl Wahrheit uns da als solche erscheint. Wenn wir die Men-
schen bewundern konnen, die uns in diesem Lebensabschnitt umgeben, kommt
uns dies in unserem vorletzten Lebensabschnitt merkwiirdig zustatten. Andéch-
tiges Hinaufschauen zu Naturwundern, Stimmung zum Gebet sind segensreiche

desselbigengleichen auch von den Fischen, wieviel er wollte*
(http://bibeltext.com/john/6-11.htm (2013-12-26)

10 ,,Da sammelten sie und fiilleten zwolf Korbe mit Brocken von den fiinf Gerstenbroten,
die iiberblieben denen, die gespeiset worden* (Joh. 6,13;
http://145.bibeltext.com/john/6.htm (2013-12-26)




85

Faktoren fiir spiter. Frohe Anerkennung der Autoritdt kommt zuriick, gewandelt
in einer Weise, die selbstverstindlich macht, dal} ein solcher Mensch Autoritét
hat. Andacht, die Kinder in diesem Zeitabschnitt zu entwickeln imstande sind,
hat zur Folge, da3 sie zu Menschen werden, die ohne etwas zu tun, bloB3 in der
Gemeinschaft anderer zu sein brauchen, um wie segnend zu wirken. Die Hand,
die sich niemals in Andacht mit der anderen falten konnte, wird nie segnen kon-
nen. Wer niemals gelernt hat, die Knie zu beugen, wird nie segnen konnen.
Wenn Sie ein solches Gesetz durchdrungen haben, werden Sie es bestitigt fin-
den. Auf diese Weise kann man die Wirkung des Karmagesetzes bereits im Zeit-
raum eines Menschenlebens verfolgen. (Wege und Ziele des geistigen Men-
schen, zweiter Vortrag, Kopenhagen, 4. Juni 1910, GA 125, S. 55)

Salzbildungs- und Auflosungsprozesse als Gebet
erleben

Als der erste wichtige ProzeB ist folgender anzufiihren: Die Salzbildung. Alles,
was in der Natur aus einer Auflosung als fester Stoff sich niederschligt, sich set-
zen, herausfallen kann, nannte der mittelalterliche Rosenkreuzer: Salz. Wenn
aber der mittelalterliche Rosenkreuzer diese Salzbildung sah, war seine Vorstel-
lung davon ganz verschieden von der des heutigen Menschen. Denn der Anblick
eines solchen Prozesses mufite wie ein Gebet wirken in der Seele desjenigen
Menschen, der ihn betrachtete, wenn er ihn als verstanden empfinden wollte.
Der mittelalterliche Rosenkreuzer suchte sich deshalb klar zu machen, was in
seiner eigenen Seele vorgehen miifite, wenn in ihr diese Salzbildung auch vor-
gehen sollte. Er dachte: Die menschliche Natur vernichtet sich fortwihrend
durch die Triebe und Leidenschaften. Unser Leben wire eine fortwéhrende Zer-
setzung, ein Faulnisprozel3, wenn wir uns nur den Begierden und Leidenschaften
hingeben wiirden. Und wenn der Mensch sich wirklich schiitzen will gegen die-
sen Faulnisprozef3, so muB er sich fortwidhrend hingeben reinen, nach dem Geis-
tigen hintendierenden Gedanken. Es handelte sich um die Hoherentwickelung
seiner Gedanken. Der mittelalterliche Rosenkreuzer wullte, daf3, wenn er in einer
Inkarnation seine Leidenschaften nicht bekdmpfte, er in die nichste Inkarnation
mit Krankheitsanlagen hineingeboren werden wiirde, dal3 er aber, wenn er seine
Leidenschaften lauterte, in die néchste Inkarnation mit gesunden Anlagen eintre-
ten wiirde. Der ProzeB der Uberwindung der zur Verwesung fiihrenden Krifte
durch Spiritualitit, das ist mikrokosmische Salzbildung. So kénnen wir begrei-
fen, wie ein solcher Naturvorgang fiir den mittelalterlichen Rosenkreuzer zum
frommsten Gebet werden konnte. Bei der Betrachtung der Salzbildung sagten
sich die mittelalterlichen Rosenkreuzer mit dem Gefiihl der reinsten Frommig-



86

keit: Hier haben gottlich-geistige Kréfte seit Tausenden von Jahren ebenso ge-
wirkt, wie in mir reine Gedanken wirken. Ich bete an hinter der Maja der Natur
die Gedanken der Gotter, der gottlich-geistigen Wesenheiten. — Das wullte der
mittelalterliche Rosenkreuzer und er sagte sich: Wenn ich mich durch die Natur
anregen lasse, solche Empfindungen zu hegen, so mache ich mich selber dem
Makrokosmos dhnlich. Betrachte ich diesen Prozef3 nur dullerlich, so scheide ich
mich von dem Gotte, so falle ich vom Makrokosmos ab. — So empfand der mit-
telalterliche Theosoph oder Rosenkreuzer.

Ein anderes Erlebnis war der ProzeB der Auflosung: ein anderer Naturpro-
zel3, der ebenfalls den mittelalterlichen Rosenkreuzer zum Gebet fithren konnte.
Alles dasjenige, was etwas anderes aufldsen kann, nannte der mittelalterliche
Rosenkreuzer: Quecksilber oder Merkur. Nun trat wieder fiir den mittelalterli-
chen Rosenkreuzer die Frage auf: Was ist die entsprechende Eigenschaft in der
menschlichen Seele? Welche Seeleneigenschaft wirkt so, wie in der Natur drau-
Ben Quecksilber oder Merkur? Der mittelalterliche Rosenkreuzer wullte, dal3
das, was diesem Merkur in der Seele entspricht, alle Formen der Liebe in der
Seele bedeutet. Er unterschied niedere und hohere Auflosungsprozesse, wie es
niedere und hohere Liebeformen gibt. Und so wurde der Anblick des Auflo-
sungsprozesses wieder zu einem frommen Gebete, und der mittelalterliche The-
osoph sagte sich: Es hat die Liebe des Gottes drauflen Jahrtausende lang so ge-
wirkt, wie in meinem Innern die Liebe wirkt. (Das rosenkreuzerische Christen-
tum, Zweiter Vortrag, Neuchatel, 28. September 1911, GA 130, S. 72-73)

Mitteilungen des Okkultisten werden fiir den Religiosen
zum Gebet

Und dann verwandelte sich dasjenige, was der okkultistische Aspirant dem reli-
gids gestimmten Menschen verkiindigen konnte, bei diesem in Andacht, in Ge-
bet. (Siebenter Vortrag, Kristiania (Oslo), 9. Juni 1912, GA 137, S. 134)

Gebet zu eigenen Vervollkommnung

Und der, der wirklich begreift die Dinge, die ihm der Okkultismus enthiillen
kann liber des Menschen Verhéltnis zur Sternenwelt, bei dem 1ist ehrlich das Ge-
bet, das er dann verstidndnisvoll an die Welt richtet und das etwa so lauten kann:
«Je mehr ich mir bewullt werde, wie ich herausgeboren bin aus dem Weltenall,
je mehr ich die Verantwortlichkeit fiihle, die Kriafte in mir zu entwickeln, die ein
ganzes Weltenall mir gegeben hat, ein um so besserer Mensch werde ich werden
konnen.» Und wer dieses Gebet aus der tief innersten Seele heraus zu beten ver-



87

steht, der darf auch hoffen, dal} es bei ihm ein reales Ideal wird, der darf auch
hoffen, dal} er durch die Kraft eines solchen Gebetes ein immer besserer und
vollkommenerer Mensch werde. So arbeitet bis in die intimsten Tiefen hinein
das, was wir durch die wahre Geisteswissenschaft erhalten. (Der Durchgang des
Menschen durch die Platenensphiren und die Bedeutung der Christus-
Erkenntnis. Hannover, 18. November 1912, GA 140, S. 60)

Ideen und Begriffe werden zuletzt gebetsartige reine
Empfindungen

Es gibt einen Ausspruch von Kant, der sehr schon ist. Kant sagt: Zwei Dinge
sind es, die ganz besonderen Eindruck auf mich gemacht haben: der bestirnte
Himmel iiber mir und das moralische Gesetz in mir. — Es macht ganz besonde-
ren Eindruck, wenn man nun darauf kommt, daf} beides dasselbe ist. Denn zwi-
schen Tod und Geburt sind wir ausgegossen liber den Sternenraum und nehmen
seine Krifte in uns herein, und wenn wir im physischen Leibe sind, dann sind
diese Krifte, die wir aufgenommen haben, in uns als unsere moralischen Impul-
se wirksam. Wenn wir da stehen und den Sternenhimmel betrachten, konnen wir
sagen: Was da drauBlen an Kriften lebt und webt im Weltenraum, darin leben
und weben wir in der Zeit zwischen Tod und neuer Geburt. Und das ist jetzt das
richtunggebende Gesetz unseres moralischen Lebens. So sind der Sternenhim-
mel drauBlen und das moralische Gesetz in uns ein und dieselbe Wirklichkeit,
nur zwei Seiten dieser Wirklichkeit. Den gestirnten Himmel durchleben wir
zwischen Tod und neuer Geburt, das moralische Gesetz zwischen Geburt und
Tod.

Wenn wir dies erfassen, dann wird Geisteswissenschaft unmittelbar zur An-
dacht, wie zu einem gewaltigen Gebet; denn was ist ein Gebet anderes als dasje-
nige, was unsere Seele mit dem Gottlich-Geistigen, das die Welt durchwebt,
verbindet.

Dieses Gebet ist das, was ein Gebet heute sein kann. Wir miissen es uns er-
obern, indem wir die Sinnenwelt durchleben. Indem wir dieses bewul3t anstre-
ben, wird ganz von selbst das, was wir wissen konnen, zu einem Gebet. Da wird
spirituelle Erkenntnis unmittelbar Gefiihl und Erlebnis und Empfindung. Und
das soll sie werden. Dann mag sie noch so sehr mit Begriffen und Ideen arbei-
ten: Ideen und Begriffe werden zuletzt gebetsartige reine Empfindungen, reines
Fihlen. Das aber ist es, was unsere Zeit braucht. Unsere Zeit braucht das unmit-
telbare Herausleben aus der Betrachtung zum Erleben des Kosmos, da wo die
Betrachtung selber wie ein Gebet wird. Wéhrend die Betrachtung der duBleren
physischen Welt immer trockener, immer gelehrtenhafter wird, immer abstrakter



88

wird, wird die Betrachtung des geistigen Lebens immer herzlicher gestimmt,
immer tiefer, wird geradezu immer gebetartiger, und das nicht durch eine einsei-
tige Sentimentalitdt, sondern durch ihre eigene Natur. Dann wird der Mensch
nicht blof3 aus abstrakten Ideen heraus wissen, er habe das Gottliche, was den
Weltenraum durchwebt und durchlebt, in sich; sondern er wird wissen, indem er
weiterschreitet in der Erkenntnis, dal3 er es wirklich erlebt hat in dem Leben
zwischen dem letzten Tod und der neuen Geburt. Er wird wissen: was er da
durchlebt hat, das hat er jetzt in sich als die Reichtiimer seines Lebens. (Einiges
iiber die Technik des Karma im Leben nach dem Tode, Bern, 15. Dezember
1912, GA 140, S. 145-146)

Abendgebet als geistige Nahrung fiir die Toten

Friither, wo man mit einem anddchtigen Abendgebet zur Ruhe ging und mitnahm
die Nachwirkungen dieses Abendgebetes, war das anders als heute, wo die Men-
schen vielleicht nach einem Mahle oder andern Geniissen, ohne an etwas Uber-
sinnliches zu denken, gedankenlos in den Schlaf sinken. So entzieht man den
Toten ihre geistige Nahrung. (Ergdnzende Tatsachen iiber das Leben zwischen
Tod und neuer Geburt (Hérernotizen), Breslau, 5. April 1913, GA 140, S. 292)

Das makrokosmische Vaterunser

Und er [Jesus] erinnerte sich: Als ich am heidnischen Altar lag, da horte ich et-
was wie eine Offenbarung! — Und jetzt kamen in seine Erinnerung die Worte der
umgewandelten Bath-Kol, die ich ja gestern gesprochen habe, und er sprach sie
zur Mutter:

Amen

Es walten die Ubel

Zeugen sich losender Ichheit

Von andern erschuldete Selbstheitschuld
Erlebet im téglichen Brote

In dem nicht waltet der Himmel Wille

Da der Mensch sich schied von Eurem Reich
Und vergall Euren Namen

Ihr Viter in den Himmeln.

[...] Denn es wuBte jetzt Jesus von Nazareth, dal3 dasjenige, was er damals
gehort hatte als die verdanderte Stimme der Bath-Kol, die ihm zugerufen hatte die
Worte: «Amen, es walten die Ubel» — eine uralt heilige Lehre war, ein allwal-
tendes Gebet war liberall in den Mysterien, welches man in den Mysterienstitten



89

gebetet hatte, daB3 es aber heute vergessen war. Er wullte jetzt, da3 das, was ihm
gegeben worden war, ein Hinweis war auf alte Mysterienweisheit, die liber ihn
gekommen war, als er am heidnischen Altar entriickt war. Aber er sah zugleich
und driickte es auch in jenem Gespréich aus, daBl es keine Moglichkeit gibt, das
heute wiederum zum Verstiandnis zu bringen.

Und jetzt kam ihm die Stimme der Bath—Kol wieder in den Sinn, und er
wullte, dal} erneuert werden miif3ten die uriltesten Formeln und Gebete; er wul3-
te, dall nun der Mensch von unten hinauf suchen mufite den Weg in die geistigen
Welten, dal3 er durch dieses Gebet den gottlichen Geist suchen konnte. Da nahm
er die letzte Zeile des alten Gebetes:

«Ihr Viter in den Himmeln»

und kehrte sie um, weil sie so jetzt angemessen ist fiir den Menschen der
neuen Zeit und weil er sie nicht auf die vielen geistigen Wesenheiten der Hierar-
chien, sondern auf das eine Geistwesen zu beziehen hatte:

«Unser Vater im Himmel.»

Und die zweite Zeile, die er gehort hatte als die vorletzte Mysterienzeile:
«Und vergalB3 Euren Nameny,

er kehrte sie um, wie sie jetzt lauten muflte fiir die Menschen der neuen Zeit:
«Geheiliget werde Dein Name.»

Und so wie die Menschen, die von unten hinaufsteigen miissen, sich fiihlen
miissen, wenn sie sich der Gottheit nahen wollen, so wandelte er um die dritt-
letzte Zeile, die da hiel3:

«Da der Mensch sich schied von Eurem Reich»
in:

«Zu uns komme Dein Reich!»

Und die folgende Zeile:

«In dem nicht waltet der Himmel Willey,

er kehrte sie um, wie sie die Menschen jetzt allein horen konnten, denn die
alte Wortstellung konnte kein Mensch mehr horen. Er kehrte sie um, denn eine
vollige Umkehrung des Weges in die geistigen Welten sollte geschehen; er kehr-
te sie um in:

«Dein Wille geschehe wie im Himmel also auch auf Erden.»

Und das Geheimnis vom Brote, von der Einkorperung im physischen Leibe,
das Geheimnis von alledem, was thm jetzt durch den Stachel Ahrimans voll er-



90

schienen war, das wandelte er so um, da3 der Mensch empfinden sollte, wie
auch diese physische Welt aus der geistigen Welt kommt, wenn es der Mensch
auch nicht unmittelbar erkennt. So wandelte er diese Zeile vom tiglichen Brote
um in eine Bitte:

«Gib uns heute unser téglich Brot.»

Und die Worte:

«Von andern erschuldete Selbstheitschuld»

kehrte er um in die Worte:

«Vergib uns unsere Schuld, wie wir vergeben unsern Schuldigern.»

Und diejenige Zeile, welche die zweite war in dem alten Gebet der Myste-
rien:

«Zeugen sich losender Ichheity,
er kehrte sie um, indem er sagte:
«Sondern erlose unsy,

und die erste Zeile:

«Es walten die Ubely,

machte er zu:

«Von dem Ubel. Amen.»

Und so wurde denn dasjenige, was das Christentum als das Vaterunser ken-
nenlernte durch die Umkehrung dessen, was Jesus einstmals als die umgewan-
delte Stimme der Bath-Kol vernommen hatte bei seinem Fall am heidnischen
Altar, zu dem, was Christus Jesus als das neue Mysteriengebet, das neue Vater-
unser lehrte. In einer dhnlichen Weise — und es wird ja noch manches zu sagen
sein — entstand auch die Verkiindigung der Bergpredigt und andere Dinge, die
der Christus Jesus seine Jinger lehrte. (Fiinfter Vortrag, Kristiania (Oslo), 6.
Oktober 1913, GA 148, S. 82-94)

Gebet zu den Leitern und Lenkern unseres spirituellen
Lebens

Und lassen wir unsere Gefiihle hinauf dringen zu denen, die wir da nennen die
Leiter und Lenker unseres spirituellen Lebens, zu den Meistern der Weisheit und
des Zusammenklangs der Empfindungen, und erflehen wir thren Segen fiir die
Arbeit, die sich hier in dieser Stadt durch unsere Freunde entfalten soll:



91

Ihr, die Ihr das geistige Leben leitet, und gebet den Menschen
je nach den Epochen, was der Mensch braucht,

Thr arbeitet mit, wenn hingebungsvoll dem geistigen Leben
unsere Freunde hier in dieser Stadt dienen.

Solches mochten wir als Gebet zu den geistigen Leitern, den hoheren Hie-
rarchien in diesem Augenblick, der in zwiefacher Beziehung feierlich ist, hin-
aufsenden. Und hoffen diirfen wir, da3 walten werde iiber diesem Zweige dasje-
nige, was verheillen ist, trotz aller Widerstdnde, die sich immer mehr und mehr
auftiirmen, trotz aller Hemmnisse und Gegnerschaften, was verhei3en ist unserer
Arbeit: dall durch sie das Christus-Geheimnis in der Weise, wie es geschehen
mul}, der Menschheit neuerdings einverleibt werde. (Erdenwinter und Sonnen-
Geistessieg. Zur Einweihung des Vidar-Zweiges, Bochum, 21. Dezember 1913,
GA 150, S. 117)

Das Leben des Menschen wird Gebet

Und wiederum: wenn der Mensch eintaucht in das ganze geistige Weltenleben,
so wird sein Leben im Grunde genommen Gebet, und er hat dann nicht mehr so
unbedingt nétig, sich hiibsch Miniitchen auszusondern, in denen er betet. Son-
dern er weil}: Wenn ich denke, bin ich Leuchter der Cherubim, wenn ich handle,
wenn ich wollend handle, bin ich Warmeapparat fiir die Seraphim. Der Mensch
weil, er lebt darinnen in dem ganzen geistigen Weltgefiige. Denken wird ihm
selbst zur religidsen Gesinnung, Handeln wird ihm zum moralischen Gebet.

Wir sehen, wie diese drei Gebiete, Kunst, Religion und Wissenschaft, die
eine Weile getrennt gehen muflten in der Welt, sich wiederum suchen aus dem
ganzen Menschen heraus. Der Mensch hat sich im Beginne der Erdenentwicke-
lung so viel mitgebracht aus der auBlerirdischen Entwickelung, dal3 er noch das
lebendige, einheitliche Gefiihl, das einheitliche Streben hatte, wie es sich in der
alten Zeit in der Vereinigung von Kunst, Religion und Wissenschaft ausdriickte.
Man konnte sagen, im Menschen strebte damals noch sein Engel, sein Angelos.
Aber der Mensch wire niemals frei geworden, wenn es so fortgegangen wiére.
Der Mensch mulite emanzipiert werden von diesem alten Erbgut. Aber er mulf}
in der aufsteigenden Entwickelung wiederfinden, was er in der absteigenden
Entwickelung verloren hat. (Vierter Vortrag, Dornach, 20. Dezember 1914,
GA 156, S. 180)



92

Mantramartiges Gebet: Aus dem Mut der Kampfer ...

Ich habe versucht, das was man bei den einzelnen Volkern gegeniiber dem Krie-
ge empfinden kann, auf die prignante Formel zu bringen, und habe gesagt: Der
Russe glaubt Krieg zu filhren um die Religion, der Englénder um die Konkur-
renz, der Franzose um die Glorie, der Italiener und Spanier um die Heimat, der
Deutsche flihrt den Kampf um die Existenz. Und wir werden nun sagen konnen:
Italien will die Heimat bewahren; Frankreich empfingt seine eigene [Glorie-
|Vorstellung als das nationale Ideal; der Engldnder handelt; der Deutsche strebt;
der Russe betet — und das ist natiirlich. Ich meine nicht das duflere Gebet, son-
dern die Herzensstimmung.

[...]

Je mehr Sie solche Gedanken in die geistige Welt hinaufsenden, desto mehr
tun Sie fiir das, was aus diesen Weltenkdmpfen hervorgehen soll, und desto
mehr tun Sie fiir das, was fiir die ganze Evolution der Menschheit notwendig ist.

In dieses Gebet also mochte ich ausklingen lassen, was ich durch diese Be-
trachtung an Thre Seelen heranbringen wollte. Und wenn das, was wir betrachtet
haben, wirklich in unsere Seelen libergegangen ist, wenn unsere Seelen als See-
len, die jetzt in der Geisteswissenschaft gelebt haben, in die geistige Welt hin-
aufstromen lassen das die Menschen Befriedende, dann hat sich unsere Geistes-
wissenschaft in diesen schicksalschweren Zeiten bewéhrt! Dann hat sie sich so
bewahrt, dafl unsere Kémpfer drauflen ithren Mut nicht umsonst ausgelebt haben;
daBl das Blut der Schlachten nicht umsonst geflossen ist! Dann ist nicht umsonst
in der Welt das Leid der Leidtragenden, dann waren nicht umsonst die Opferta-
ten, die gebracht worden sind. Dann wird Geistesfrucht erwachsen aus unseren
schicksalschweren Tagen, wird erwachsen um so mehr, als die Menschen im-
stande sein werden, solche Gedanken, wie die angedeuteten, in die geistige Welt
hinauf zusenden.

Ich bemerke ausdriicklich, dafl die Worte, die ich jetzt sprechen werde, sie-
bengliedrig sind und eine Art Mantram bilden, wobei zu beachten ist, dal in der
vorletzten Zeile «Lenken Seelen» zu lesen ist: wenn Seelen lenken. Dariiber
wollte ich sprechen, daf} diese Ereignisse, die so von der Wirklichkeit sprechen,
sich uns dadurch ins rechte Licht riicken, da3 wir uns erheben von der Maja zur
rechten Wirklichkeit. Oh, die Seelen werden sich finden, die also unsere Ge-
genwart anzuschauen verstehen werden. Die Seelen werden sich finden, wenn
sie sich finden werden im Sinne der Lehren, welche Krishna gibt auch iiber
kdmpfende Seelen. Und wenn es wirklich moglich ist, daB3 sich in unserer har-
ten, schicksalschweren Zeit bewahrt, dafl die Seelen, die durch Geisteswissen-
schaft gegangen sind, in der Lage sind, geistbefruchtende Gedanken in die geis-
tige Welt hinaufzusenden, dann wird die rechte Frucht hervorgehen aus dem,



93

was in so schweren Kdmpfen und mit so harten Opfern geschieht. Daher kann
ich, was ich zu Ihren Seelen heute sprechen wollte, ausklingen lassen in das, was
ich so gern sehen wiirde als BewuBtsein, als innerstes Bewultsein derjenigen
Seelen, die durch Geisteswissenschaft gegangen sind:

Aus dem Mut der Kampfer,
Aus dem Blut der Schlachten,
Aus dem Leid Verlassener,

Aus des Volkes Opfertaten
Wird erwachsen Geistesfrucht —
Lenken Seelen geistbewul3t
Ihren Sinn ins Geisterreich.

(Zweiter Vortrag, Berlin, 31. Oktober 1914, GA 157, S. 46-50)

Unbewusstes Gebet zu Ahriman

Das 19. Jahrhundert war ganz ausgefiillt von dieser Furcht, von diesem Schre-
cken vor dem Leben in den hoheren Hierarchien. Dahin haben es die Menschen
gebracht, sie wullten es nicht, die Menschen, aber im Grunde genommen haben
sie gebetet: Oh, du mein lieber Ahriman — den Ahriman kannten sie nicht, daher
hatte das Gebet einen anderen Inhalt —, mein lieber Ahriman, behiite mich davor,
daBl meine Gedanken beansprucht werden von dem Weben und Leben der hohe-
ren Hierarchien; denn sonst konnte ich einmal in den Gedanken statt des Irdi-
schen, was der Kopf ausspekuliert hat, irgendein Uranuswesen haben, ein Jupi-
ter-, Saturn-, ein Sonnenwesen, und dies konnte darinnen quirlen! — Sie werden
sagen: So hat doch kein Mensch gedacht im 19. Jahrhundert. — Aber ich werde
Ihnen doch den Beweis fiihren, dalB Menschen so gedacht haben.

Ludwig Feuerbach, ein Philosoph des 19. Jahrhunderts, der ganz besonders
bekdmpft hat die Unsterblichkeitsidee, bekdmpft hat jeden Glauben an eine
tibersinnliche Welt, weil er diesen Glauben fiir den Glauben phantastisch-
mystischer Trdumer hielt und ihn als schéddlich fiir die ganze Menschheit be-
trachtete, dieser Ludwig Feuerbach hat in seinem Buche «Gedanken iiber Tod
und Unsterblichkeit» folgende Sitze geschrieben. [...]

«Wenn der Mensch erst jenseits der Erde im Himmel auf Uranus oder Sa-
turnus oder wo ihr sonst wollt seine Vollendung fande, so gidbe es keine Philo-
sophie, keine Wissenschaft tiberhaupt. Statt daf3 allgemeine, abgezogene Wahr-
heiten und Wesenheiten Gegenstinde unseres Geistes wiren, statt der Gedan-
ken, Erkenntnisse, Begriffe, dieser rein geistigen Wesen und Objekte, die jetzt
die Bewohner unseres Kopfes sind, wéiren dann unsere himmlischen Briider, die
Saturnus- und Uranuswesen die Bewohner unseres Kopfes. Statt Mathematik,



94

Logik, Metaphysik hitten wir die genauesten Portrits der Himmelsbewohner.
Jene himmlischen Wesen ndmlich wiirden sich zwischen uns und die Gegen-
stinde des Wissens und Denkens hinlagern, siewiirden uns den Blick auf jene
Objekte versperren, eine ewige vollkommene Sonnenfinsternis in unserem Geis-
te bewirken.»

Die «Sonney ist fiir Feuerbach: sein Gedanke. (Achter Vortrag, Dornach, 27.
Mairz 1915, GA 157, S. 166-167)

Das tégliche Gebet ist keine ,,Wiederholung”

Wenn wir immer wieder einen Zyklus lesen oder ein geisteswissenschaftliches
Buch, dann ist das eigentlich nicht eine Wiederholung, sondern ein Uns-
Durchsetzen mit der Tétigkeit, durch die wir zu der Erkenntnis hinkommen. Und
das ist das Wichtigste, das ist das Wesentliche. Sehen Sie, den Menschen, der
aufgefordert wird, wenn er in die Kirche geht, zu beten, wiirden Sie ganz son-
derbar ansehen, wenn er Thnen sagen wollte: Ich brauche heute nicht zu beten;
wie ich sieben Jahre, drei Monate und zwei Tage alt war, da habe ich das Gebet
einmal gelesen. Ich werde mich immer erinnern, da3 ich es gebetet habe; ich
brauche es nicht mehr zu beten, denn ich weil}, dal3 ich es gebetet habe; ich will
jetzt nur daran denken. — Sie wiirden sonderbar diesen Menschen ansehen, Sie
wiirden ihm klarmachen, dal} es nicht darauf ankommt, sich an das einmal ver-
richtete Gebet zu erinnern, sondern darauf, es immer wieder hervorzurufen, weil
es ein Lebendiges ist in jeder Erneuerung. Gerade so sollen wir unser Erlebnis in
der okkulten Wissenschaft auffassen. Wir sollten nicht sagen, wie wir das ge-
geniiber der gewohnlichen Wissenschaft tun: Ja, wir haben es in uns aufgenom-
men, wir erinnern uns daran —, sondern wir wollen uns daran gewohnen, immer
wieder und wiederum uns in die Sache zu vertiefen, immer wieder und wiede-
rum die Téatigkeit durchzumachen. (Dritter Vortrag, Dornach, 29. Mai 1915,
GA 162, S. 58)

Von Christus nach der Auferstehung gegebenes Gebet

Ist es der Menschenseele moglich, aus Licht die Vorginge im eigenen Lichtleib
[Atherleib; Anm. d. Verf.] zu beobachten, so hat sich diese Seele frei gemacht
von den ahrimanischen Kriften, die sonst die Vorginge im Lichtleib verdun-
keln.

Was konnte denn nun eine Seele, die das erreichen will, erflehen, ersehnen?
Eine solche Seele konnte etwa sagen zu gewissen Michten, die in der geistigen
Welt sind, und die diese Seele anerkennt: Oh, Ihr Michte in der geistigen Welt,
lasset mich aus meinem physischen Leib heraus wissend in der Lichtwelt sein,



95

im Lichte sein, um den eigenen Lichtleib zu beobachten, und lasset die Gewalt
der ahrimanischen Kréafte nicht zu stark sein iiber mich, daf} sie mir nicht un-
moglich machen, zu schauen, was da in meinem Lichtleib vorgeht!

Also, ich will noch einmal sagen, was aus einer Sehnsucht zu gewissen
Michten, die etwa anerkannt wiirden von dieser Seele in der geistigen Welt,
solch eine Seele gebetartig erflehen konnte. Solch eine Seele konnte sagen: Oh,
Ihr Méchte, lasset mich bewullt im Lichte aus dem Licht heraus hinschauen auf
die Vorginge meines eigenen Lichtleibes und ddmpfet ab, nehmet weg die Kraft
und Macht der ahrimanischen Krifte, die mir verdunkeln und herabddmmern die
Vorginge im eigenen Lichtleib! Lasset mich bewuflt aus dem Lichte mein eige-
nes Licht schauen! Lasset mich aus dem Lichte bewullt das Licht schauen, und
nehmet weg die Méichte, die mich verhindern, aus dem Licht das Licht zu
schauen!

Was ich Thnen jetzt gesagt habe, meine lieben Freunde, ist nicht bloB3 ein er-
fundenes Gebet, sondern so hat der Christus, nachdem er durch das Mysterium
von Golgatha gegangen ist, diejenigen beten gelehrt, die ihn dann noch verste-
hen konnten in der Zeit, in der er nach der Uberwindung des Mysteriums von
Golgatha bei seinen intimeren Schiilern verweilt hat. Und das gehdrte zu dem
Verstdandnis, dem gnostischen Verstindnis, das diese Jiinger dem Christus noch
entgegenbringen konnten in der damaligen Zeit, und das verschwunden ist in der
Art, wie ich es angedeutet habe, um die Zeit, um die Jahrhunderte herum, da das
Mysterium von Golgatha war. (Neujahrsbetrachtungen. Dritter Vortrag, Dor-
nach, 2. Januar 1916, GA 165, S. 122-123)

Das Falten der Hinde zum Gebet

Davon haben die Menschen heute kein BewuBtsein, und zwar deshalb nicht,
weil man heute nicht weil3, dafl, wenn man richtig segnen will im Alter, man in
der Jugend gelernt haben muB3, die Hiande zu falten. Denn nur aus der Faltung
der Hande zum Gebet in der Kindheit entsteht die Fahigkeit des Segnens im Al-
ter. Das Seelische hingt in bezug auf Segnen und Hindefalten so zusammen,
wie die greisen Haare mit den kindlichen Haaren. (Siebzehnter Vortrag, Stutt-
gart, 28. September 1919, GA 192, S. 386)

Michael-Krifte lassen sich nicht durch passives Gebet
erringen

Dasjenige, was der Drache hat erreichen wollen, durch die menschliche Entwi-
ckelung hat erreichen wollen, das wird nicht erreicht werden. Aber das andere



96

GroBe steht heute vor der menschlichen Seele, dal der Mensch aus eigenem,
freiem Entschluf3 den Sieg des Michael iiber den Drachen wird mitmachen miis-
sen. Das aber bedingt, dafl der Mensch wirklich die Moglichkeit findet, aus jener
Passivitdt des Verhiltnisses zum Geistigen, in dem er heute so vielfach ist, her-
auszutreten und in ein aktives Verhidltnis zum Geistigen zu kommen. Die Mi-
chael-Kréfte lassen sich nicht erringen — auch nicht durch das passive Gebet —
durch irgendeine Art von Passivitit. Die Michael-Kréfte lassen sich einzig und
allein dadurch erringen, dafl der Mensch mit seinem liebevollen Willen sich zum
Werkzeug fiir die gottlich-geistigen Kriafte macht. Denn die Michael-Kréfte wol-
len nicht, da3 der Mensch zu ihnen fleht, sie wollen, dafl der Mensch sich mit
thnen verbiindet. Das kann der Mensch, wenn er mit innerer Energie die Lehren
von der geistigen Welt aufnimmt.

So konnen wir hindeuten auf dasjenige, was im Menschen eintreten mul,
damit der Michael-Gedanke wieder lebendig werden kann. Der Mensch muf3 das
Erlebnis des Geistigen wirklich haben konnen. Er mul3 dieses Erlebnis des Geis-
tigen aus dem bloBen Gedanken, nicht etwa erst aus irgendeiner Hellsichtigkeit
heraus, gewinnen konnen. Es wire schlimm, wenn jeder Mensch hellsichtig
werden miifte, um dieses Vertrauen zu dem Geist haben zu konnen. Dieses Ver-
trauen zu dem Geist kann ein jeder haben, der liberhaupt nur Empféanglichkeit
hat fiir die Lehren der Geisteswissenschaft. Durchdringt sich der Mensch immer
mehr und mehr mit diesem Vertrauen fiir das Geistige, dann wird iiber ihn etwas
kommen wie eine Inspiration, eine Inspiration, auf die eigentlich alle guten
Geister der Welt warten. Der Mensch wird den Friihling erleben, so erleben, daf3
er die Schonheit, die Lieblichkeit der Pflanzenwelt empfindet, dal} er seine in-
nigste Freude iiber das sprieende, sprossende Leben hat, aber er wird zu glei-
cher Zeit ein Gefiihl dafiir bekommen, da} in allem sprieenden, sprossenden
Leben elementarisch Geistiges verzaubert ist. Er wird ein Gefiihl, einen Gemiits-
inhalt dafiir bekommen, dal3 jeder Bliitensprof3 ihm Zeuge wird fiir die Tatsache,
daB in der blihenden Pflanze Wohnung nimmt ein verzaubertes Elementarwe-
sen. Und der Mensch wird ein Gefiihl dafiir bekommen, wie in diesem Elemen-
tarwesen die Sehnsucht lebt, gerade durch ihn erlost zu werden, nicht iibergeben
zu werden dem Drachen, dem es durch seine eigene Unsichtbarkeit ja verwandt
ist. (Zweiter Vortrag, Wien, 28. September 1923, GA 223, S. 119-120)

Das ganze Leben eine Art Gottesdienst

Diese Zeiten hatten einen Kult, der wahrhaftig nicht ein abstraktes Gebet war,
sondern sie hatten einen Kult, der das unmittelbar praktische Leben einrichtete
nach dem, wie man sich mit dem Geistigen des Weltenalls in Verbindung setzte.
Die grofe Sprache des Himmels wurde abgelesen, und sie wurde in den irdi-



97

schen Dingen angewendet. Das aber ging bis in die Intimititen des sozialen Le-
bens hinein. Der Druidenpriester gab aus dem, was er aus dem Weltenall ablas,
an, was man an diesem oder jenem Tage des Jahres so zu machen habe, dal3 es
in einem giinstigen Zusammenhange im ganzen Weltenall drinnensteht. Das war
ein Kultus, durch den tatsdchlich das ganze Leben eine Art Gottesdienst war.
Dagegen ist selbst die mystischste Mystik von heute eine Art Abstraktion, denn
sie 1408t sozusagen die dullere Natur walten, kiimmert sich nicht weiter um sie,
sondern schaltet und waltet da nach Traditionen, wahrend sie sich innerlich er-
hebt, sich moglichst in sich abschlieBt und in sich konzentriert, um eine abstrak-
te Beziehung zu einem wolkenkuckucksheimmaBigen Gottlich-Geistigen zu be-
kommen. Das war allerdings anders in jenen alten Zeiten. Da verband man sich
im Kultus, der aber eine reale Bezichung zum Weltenall hatte, mit dem, was die
Gotter in der Welt schufen und immerfort wirkten. (Dritter Vortrag, Wien, 30.
September 1923, GA 223, S. 134)

Ikonenmalerei — aus Tradition, Gebet oder innerer
Anteillnahme

Hitte man malen wollen die Ikone mit innerem Anteil, nicht blof} aus der Tradi-
tion und aus dem Gebet heraus, dann hitte man wissen miissen, wie man das
Gold behandelt. Die Behandlung des Goldes auf dem Bilde, das war ja eines der
grofften Geheimnisse der alten Malerei. Heraufzubringen dasjenige, was am
Menschen gestaltet ist, aus dem Hintergrunde des Goldes, das war die alte Male-
rei. (Die geistigen Individualititen unseres Planetensystems — schicksalbestim-
mende und menschenbefreiende Planeten. Dritter Vortrag, Dornach, 29. Juli
1923, GA 228, S. 61)

,BloB ... aus dem Gebet heraus* — Beten allein: das ist zu wenig! Vielleicht liegt der
Grund dafiir diesmal im egoistischen Element des russischen Gebets ,,Herr, erbarme
dich meiner'" (statt ,,unser®).

Das Denken geistiger Realitdten ist Gebet

Dadurch konnen die Gedanken lebendig werden, dal3 der Mensch eben seinen
Atherleib mitgenommen hat, der ja im Loslosen die lebendigen Gedanken hin-
austrdgt von dem Menschen zu dem gnadenvollen Empfangen der Angeloi, Ar-
changeloi, Archai hin.

11 Siehe Jesusgebet in der Wikipedia, http://de.wikipedia.org/wiki/Jesusgebet
(2013-12-26). Fiir diesen Hinweis habe ich Herrn Dr. Robert Schigutt zu danken.




98

Das ist zunéchst, ich mdchte sagen, der erste Akt, der sich abspielt im Leben
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, dal3 jenseits der Schwelle des Todes
herankommen an das, was sich vom Menschen loslost, was seinem sich auflo-
senden dtherischen Leibe anvertraut ist, die Wesenheiten der dritten Hierarchie,
daB das in Empfang genommen wird von den Wesenheiten der dritten Hierar-
chie. Und wir verrichten als Menschen ein gutes, ein schones, ein herrliches Ge-
bet, wenn wir iiber den Zusammenhang des Lebens mit dem Tode oder iiber ei-
nen Verstorbenen so denken, dall wir sagen:

Es empfangen Angeloi, Archangeloi, Archai im Atherweben
das Schicksalsnetz des betreffenden Menschen.

Denn da schauen wir hin auf einen geistigen Tatbestand. Und es hdngt schon
etwas davon ab, ob Menschen geistige Tatbestinde denken oder nicht, ob sie
blof mit Gedanken, die auf der Erde zuriickbleiben, Tote begleiten, oder ob sie
die Toten begleiten auf ithrem weiteren Wege mit Gedanken, die Abbilder sind
dessen, was in jenem Reiche geschieht, in das der Tote eingetreten ist.

Das i1st ja dasjenige, meine lieben Freunde, was der heutigen Initiationswis-
senschaft als so ungeheuer wiinschenswert erscheint: daf} innerhalb des Erdenle-
bens solches gedacht werde, was Abbild ist eines wirklichen geistigen Gesche-
hens. Mit bloBBem Theoriendenken, mit dem blolen Denken dariiber, daf3 der
Mensch hohere Glieder hat, mit dem Aufzdhlen dieser hoheren Glieder ist ja
noch keine Verbindung hergestellt mit der geistigen Welt. Erst mit dem Denken
von Realititen, die sich in der geistigen Welt abspielen, ist eine solche Verbin-
dung mit der geistigen Welt hergestellt.

Daher sollten es wiederum Herzen vernehmen konnen, was Herzen ver-
nommen haben wihrend der alten Initiationszeiten in den alten Mysterien, wo
man den zu Initiierenden eindrucksvoll immer zugerufen hat: Machet mit die
Schicksale der Toten! Es ist ja nur das mehr oder weniger abstrakt gewordene
Wort davon geblieben: «Memento mori», das auf den gegenwértigen Menschen
nicht mehr in der tiefen Weise wirken kann, weil es eben abstrakt geworden ist,
weil es nicht das BewuBtsein hinausdehnt in ein lebendigeres Leben, als es hier
in der Sinneswelt ist. (Zweiter Vortrag, Dornach, 4. Juli 1924, GA 237,
S. 34-35)

Inspiratio und Beschauung

Einfach das liegt vor, meine sehr verehrten Anwesenden, dal3 der, welcher heute
nach demjenigen hinarbeitet, was Thomas von Aquino definiert als «inspiratio»,
zu den Ketzern gerechnet wird. Lesen Sie meine «Theosophie». Sie werden sie
so abgefallt finden, daB3 niemand, der nicht mit seiner eigenen katholischen



99

Lehrmethode in Mif3klang kommt, anfechten kann dasjenige, was dort als Me-
thode dargestellt wird. Dort ist als Methode das im Sinne der Gegenwart hinge-
stellt, was von den katholischen Theologen entsprechend fiir frithere Jahrhunder-
te anerkannt und «Beschauung» genannt worden ist. Auf diese Art gelangt man
zu den Ergebnissen, die in diesem Buche «Theosophie» dargestellt worden sind.
Und so genau entspricht das der recht verstandenen alten Darstellung, da3 in
dem ganzen Buche von dem gottlichen Wesen nicht so gesprochen worden ist,
daB3 eine Theorie liber das Gottliche gegeben wird. Und nun lesen Sie die Defini-
tionen, die bei kanonisierten katholischen Theologen zu finden sind, und Sie
werden sehen: Nicht zu einer Definition, aber zu einem Zusammenleben mit der
Gottheit kann man nach deren Anschauung kommen, wenn man dasjenige, was
jedem Menschen zuteil werden kann, wirklich iibt. Das heift, es hat einmal je-
mand gewagt, dasjenige, was von der katholischen Kirche so lange gepredigt
worden ist, bis diese katholische Kirche ein anderes Gepriage angenommen hat,
das fiir die heutige Zeit wahrzumachen. Nichts anderes ist geschehen. Und der-
jenige, der heute nicht zugeben will, dal durch die besondere Methode der Be-
schauung der Mensch heute zu den Ergebnissen kommt, die ja vielleicht in den
Einzelheiten irrtiimlich sind, die aber im Ganzen so stimmen werden, wie ich sie
in meinen Biichern dargestellt habe, der mul} verbieten die Methode der katholi-
schen Beschauung; er muf3 durch GewaltmaBregeln seinen Glaubigen verbieten,
dasjenige zu tun, was die Viter und die Theologen fritherer Jahrhunderte als et-
was durchaus im Sinne der katholischen Kirche Gelegenes dargestellt haben.
(Die Wahrheit iiber die Anthroposophie und deren Verteidigung wider die Un-
wahrheit. Offentlicher Vortrag, Dornach, 5. Juni 1920, GA 255b, S. 110f)

[Als redaktionelle Anmerkung zu S. 110: was von den katholischen Theolo-
gen entsprechend fur frihere Jahrhunderte anerkannt und «Beschauung» ge-
nannt worden ist]: Unter der erworbenen Beschauung versteht die katholische
theologische Tradition das Gebet der Einfachheit, in dem nur wenige Gedanken
oder Willensstrebungen die Seele ausfiillen. Beschauung ist ein Zustand eines

vereinfachten, aber starken und glithenden Erkennens und Wollens Gottes und
gottlicher Dinge. (GA 255b, S. 438)

Vaterunser und sieben Empfindungsnuancen

Dall man es nicht mit einem sehr gebildeten Menschen zu tun hat, das geht wie-
der aus einem anderen Satze hervor. Sehen Sie, da steht zum Beispiel:

Wie sich das Licht in sieben Farben, der Grundton in sieben Tonen in der
Welt zum Ausdruck bringen, so komme die siebengliederige Natur des Men-



100

schen (Geistselbst, Lebensgeist und Geistmensch, physischer Leib, Aetherleib,
Astralleib und Ich) in den sieben Bitten des Vaterunsers zum Ausdruck. Hort!

Dieses «Hort!», das liest man in diesen Artikeln immer wieder. Man weil} ja
warum. Man kann schon sagen, dal3 selbst solche Leute, die mein Biichelchen
tiber das Vaterunser gelesen, aber nur oberflachlich es durchdacht haben, nicht
gleich darauf kommen, wie raffiniert hier die objektive Unwahrheit gesagt wird.
Denn es ist raffiniert zu sagen, ich hatte behauptet, dal die siebengliederige Na-
tur des Menschen in den sieben Bitten des Vaterunsers zum Ausdruck komme.
Das ist einfach nicht wahr. Etwas ganz anderes habe ich ausgefiihrt. Ich habe
versucht zu zeigen, da3 sieben Empfindungsqualititen, die man hat, indem man
die sieben Bitten hintereinander erlebt, auf sieben Empfindungsnuancen der See-
le weisen. Und in diesen sieben Empfindungsnuancen der Seele liegt eine ge-
wisse Hindeutung auf die siebengliederige Menschennatur. Also ich habe nicht
gesagt, daB3 die sieben Bitten des Vaterunsers eine Hindeutung auf die sieben
Glieder der Menschennatur bedeuten, sondern dal} die sieben Bitten des Vater-
unsers sieben Empfindungsnuancen représentieren, und diese sieben Empfin-
dungsnuancen auf die siebengliederige Menschennatur hinweisen. (Die Wabhr-
heit iiber die Anthroposophie und deren Verteidigung wider die Unwahrheit.
Offentlicher Vortrag, Dornach, 5. Juni 1920, GA 255b, S. 122-123)

[Als redaktionelle Anmerkung zu S. 123 sondern dal3 die sieben Bitten des
Vaterunsers:] Auf diesen Zusammenhang wies Rudolf Steiner in seinem Vortrag
vom 28. Januar 1908 deutlich hin: «Das Vaterunser ist also ein Gebet, durch das
sich der Mensch in den Momenten, wo er es braucht, erheben soll zu dem Sinn
der Entwicklung seiner siebengliedrigen Menschennatur, und die sieben Bitten
sind dann, wenn sie auch im naivsten Menschen auftreten, der sie gar nicht ver-
stehen kann, Ausdruck der geisteswissenschaftlichen Anschauung der Men-
schennatur.» (GA 255b, S. 443f)"*

Es ist doch interessant, warum die Herausgeber des Bandes GA 255b gerade diese
Stelle aus dem genannten Vortrag zitieren, und nicht jene Stelle, die dem am néchs-
ten kommt, was hier von Steiner ausgefiihrt wird:

12 Anmerkung zur Anmerkung: Beim angegebenen Datum, 28. Januar 1908, handelt es
sich vermutlich um einen Druckfehler. 1908 erschien bereits die 2. Auflage des
genannten Vortrags (Picht, 1926, S. 115). Fiir den 28. Januar 1908 ist lediglich der
offentliche Vortrag in Frankfurt, ,,Die Erkenntnis der Seele und des Geistes®, registriert
(Schmidt, 1950, S. 108). Das in der Anmerkung gegebene, wortliche Zitat, stimmt mit
dem Text des Vortrags in GA 56, S. 218 iiberein, fiir den dort das Datum 28. Januar
1907 angegeben wird. Auch in der Anmerkung zu Seite 122 wird der 28. Januar 1907
genannt.



101

Und wie sich das Licht in sieben Farben, der Grundton in sieben Tonen in
der Welt zum Ausdruck bringen, so bringt sich das siebenartig sich zu seinem
Gotte erhebende Menschenleben in den sieben verschiedenen Erhebungsgefiih-
len, die sich auf die siebengliedrige Natur des Menschen beziehen, in den sieben
Bitten des Vaterunser zum Ausdruck. (GA 96, S. 219f).

Man vergleiche damit, wie sich Steiner 1920 selbst zitiert:

Ich habe versucht zu zeigen, daB sieben Empfindungsqualititen, die man
hat, indem man die sieben Bitten hintereinander erlebt, auf sieben Empfin-
dungsnuancen der Seele weisen. Und in diesen sieben Empfindungsnuancen der
Seele liegt eine gewisse Hindeutung auf die siebengliederige Menschennatur.
Also ich habe nicht gesagt, da3 die sieben Bitten des Vaterunsers eine Hindeu-
tung auf die sieben Glieder der Menschennatur bedeuten, sondern daf3 die sieben
Bitten des Vaterunsers sieben Empfindungsnuancen représentieren, und diese
sieben Empfindungsnuancen auf die siebengliederige Menschennatur hinweisen.

Aus den Erhebungsgefiihlen werden Empfindungsqualitidten. Die Erhebungsgefiihle
im Original-Vortrag bezogen sich auf die siebengliedrige Natur des Menschen —
nunmehr (1920) beziehen sich die Empfindungsqualititen auf sieben Empfindungs-
nuancen der Seele, und in diesen liegt erst eine gewisse Hindeutung auf die sieben-
gliedrige Natur des Menschen. Von einem Hintereinander-Erleben der sieben Bitten
ist in dieser Form in der Originalfassung von 1907 keine Rede. Im Folgesatz von
1920 ist von einem Erleben der sieben Bitten und von den Empfindungsqualititen
keine Rede mehr, jetzt repriasentieren die sieben Bitten (direkt) sieben Empfin-
dungsnuancen, die dann wieder auf die siebengliedrige Menschennatur hinweisen.
Im Folgesatz — es ist der letzte — von 1907 heift es:

So ist das Vaterunser, vor der Seele des Anthroposophen stehend, der Aus-
druck des siebengliedrigen Menschen. (GA 96, S. 220).

Aus diesen zwei Sétzen der Vortrags von 1907 formte nun der Gescholtene folgen-
den Satz:

Wie sich das Licht in sieben Farben, der Grundton in sieben Tonen in der
Welt zum Ausdruck bringen, so komme die siebengliederige Natur des Men-
schen (Geistselbst, Lebensgeist und Geistmensch, physischer Leib, Aetherleib,
Astralleib und Ich) in den sieben Bitten des Vaterunsers zum Ausdruck.
(GA 255b, S. 122)

Es ist zu hoffen, dass der gescholtene Autor diesen Satz als wortliches Zitat aus dem
Biichelchen von Steiner hinstellte, andernfalls fiele es mir schwer, nachzuvollziehen,
dass ,,raffiniert hier die objektive Unwahrheit gesagt wird” (GA 255b, S. 123).



102

Kommen wir aber nochmals zum Inhaltlichen. Es folgen hier sechs Aussagen,
von denen ich den Eindruck hatte, dass sie die Ausfilhrungen aus den Vaterunser-
Vortriagen des Jahres 1907 auf den Punkt bringen. Es handelt sich um wortliche Zi-
tate, die auch weiter oben in dieser Schrift gefunden werden kdnnen.

Nun denken Sie sich einen Menschen, der in der Meditation sich ganz ver-
senkt in diesen Sinn der Entwickelung, und diesen Sinn, diese sieben Glieder der
Entwickelung in sieben Bitten in einem Gebet zusammenfassen soll. Wie wird
er da sagen? ... Die drei ersten Bitten beziehen sich auf die drei hoheren Glieder
der Menschennatur, auf den gottlichen Inhalt des Menschen. ... Die vier letzten
Bitten beziehen sich auf die vier niederen Glieder der Menschennatur. ... So se-
hen Sie in den sieben Bitten des Vaterunsers nichts anderes als den Ausdruck
dafiir, da3 die menschliche Seele, wenn sie sich in der richtigen Weise dazu er-
hebt, von dem gottlichen Willen die einzelnen Teile des Menschen in eine sol-
che Entwickelung zu bringen erfleht, dal der Mensch seinen richtigen Lebens-
weg durch das Universum findet, da3 er alle Teile seiner Natur in der richtigen
Weise entwickelt. Das Vaterunser ist also ein Gebet, durch das sich der Mensch
in den Momenten, wo er es braucht, erheben soll zu dem Sinn der Entwickelung
seiner siebengliedrigen Menschennatur, und die sieben Bitten sind dann, wenn
sie auch im naivsten Menschen auftreten, der sie gar nicht verstehen kann, Aus-
druck der geisteswissenschaftlichen Anschauung der Menschennatur. (Berlin,
28. Januar 1907, GA 96, S. 217-218)

Und wie sich das Licht in sieben Farben, der Grundton in sieben Tonen in
der Welt zum Ausdruck bringen, so bringt sich das siebenartig sich zu seinem
Gotte erhebende Menschenleben in den sieben verschiedenen Erhebungsgefiih-
len, die sich auf die siebengliedrige Natur des Menschen beziehen, in den sieben
Bitten des Vaterunser zum Ausdruck. (Berlin, 28. Januar 1907, GA 96, S. 219-
220)

So ist das Vaterunser, vor der Seele des Anthroposophen stehend, der Aus-
druck des siebengliedrigen Menschen. (Berlin, 28. Januar 1907, GA 96, S. 220)

Wir haben durch das, was ich das letzte Mal hier vor Ihnen sprechen konnte,
gesehen, wie in einem altbekannten Gebet eigentlich die ganze geisteswissen-
schaftliche Anschauung von dem Wesen des Menschen zum Ausdruck kommt.
(Berlin, 18. Februar 1907, GA 96, S. 221)

So haben Sie in den sieben Bitten des Vaterunser den Sinn der Entwickelung
der siebengliedrigen Menschennatur gegeben. (Karlsruhe 4. Februar 1907,
GA 97,S.116)

So haben Sie in den sieben Bitten des Vaterunser die Lehre von der sieben-
gliedrigen Wesenheit des Menschen, wie sie die Geisteswissenschaft lehrt. ...
So haben wir gesehen, inwieferne das Vaterunser und seine so méchtige Wir-



103

kung, die es in der Seele des Menschen hat, die Lehre von der Siebengliedrigkeit
des Menschen darstellt. (Koln, 6. Mirz 1907, GA 97, S. 123-124)

Fiir mich ist die 2. Aussage deutlich unterschiedlich zu den anderen. Ich konnte auch
bei abermaligem Lesen des Vortrags vom 28. Januar 1907 nicht herausfinden, wie
sich die 2. Aussage aus dem Text herleiten ldsst. Sie steht wie ein Fremdkorper als
vorletzter Satz des Vortrages dort, denn im gesamten vorangehenden Text gibt es
keinerlei Aussagen zu siebenartig sich zu seinem Gott erhebenden Menschenleben
und es werden auch keine ,,Erhebungsgefiihle” im Zusammenhang mit dem Gebet
genannt (wohl aber im Zusammenhang mit Meditation). Von den 1920 von Steiner
behaupteten ,,Empfindungsnuancen® ist auch nichts zu finden, ebensowenig davon,
dass die sieben Bitten hintereinander erlebt werden (letzteres ldsst sich nur implizit
herleiten, wenn angenommen wird, dass das Vaterunser in der bekannten Weise ge-
betet wird und sich wihrend des Betens irgendwelche Erlebnisse einstellen, die mit
den sieben Bitten in einem Zusammenhang stehen).

Wie ist das einzuordnen, wenn Steiner 13 Jahre nach den zugrundeliegenden
Vortrdgen genau das als Kernaussage hinstellt, {iberdies in zwei unterschiedlichen
Formulierungen, was zumindest in dieser Deutlichkeit und in diesem Wortlaut im
ganzen Vortrag nicht gesagt wurde? Man bedenke, dass sich diese zwei Sétze, die
Steiner 1920 vorbringt als das, was er 1907 hat sagen wollen, deutlich voneinander
unterscheiden und ebenfalls keine wdrtlichen Zitate seiner eigenen Ausfithrungen
von 1907 darstellen. Teile von Aussage 1 aus 1907 lassen sich vielleicht so lesen,
dass Aussage 2 als Umformulierung gelten gelassen werden kann — aber auch nur
dann, wenn man Aussage 2 schon kennt und weill, worauf es hinauslaufen soll.
Werden noch die anderen fiinf Sétze aus den vier Vortrdgen genommen, die gleich-
ermallen Zusammenfassungen des jeweiligen Vortrags darstellen und ebenfalls Ori-
ginalzitate Steiners sind, so scheint mir die — nicht als wortliches Zitat zu verstehen-
de — Zusammenfassung durch den gescholtenen Autor durchaus treffend zu sein,
passender jedenfalls, als die Aussage 2. Moglicherweise ging Steiner bei seinen Vor-
tragen davon aus, dass er zentrale Dinge ohnehin schon frither und wiederholt gesagt
hatte, und dass er annechmen durfte, dass das die Zuhorerschaft internalisiert hatte,
sodass es nicht erforderlich war, immer und immer wieder darauf hinzuweisen, und
Steiner darauf vertraute, dass seine Ausfiihrungen in diesem Sinne verstanden wiir-
den. So hatte er bereits 1904 in Berlin ausgefiihrt:

Ich mochte zundchst das eine bemerken, daf3 Sie nicht unterschétzen sollten
die Stimmung, in die der Mensch sich zu versetzen hat, um dem Weltall gegen-
tiber das richtige Verhéltnis zu haben. Fiir denjenigen, der noch nicht auf dem
Pfade der Erkenntnis ist, ist diese Stimmung vielleicht etwas, was scheinbar kei-
ne durchgreifende Bedeutung hat. Sie hat sie aber. Aus diesem Grunde haben
auch alle Religionen die Menschen durch das Gebet zu dieser Stimmung zu er-



104

ziehen versucht, und auch das Gebet, das von Esoterikern ausgegangen ist, hat
keinen anderen Sinn. (Vierter Vortrag, Berlin, 14. Mirz 1904, GA 266a, S. 44)13

Und so reihe ich mich in die Schar jener ein, von denen Steiner sagte: ,,solche Leute,
die mein Biichelchen {iber das Vaterunser gelesen, aber nur oberfldchlich es durch-
dacht haben“. (GA 255b, S. 122). Solche Stellen koénnen zur stindigen Warnung
werden, irgendetwas mit eigenen Worten zu formulieren, wovon man meint, Steiner
hitte dieses oder jenes gesagt.

Die voranstehenden Ausfiihrungen gelten natiirlich nur unter der Voraussetzun-
gen, dass es mit den Texten in der zugrundeliegenden Gesamtausgabe seine Richtig-
keit hat.

Das anthroposophische Gebet gegeniiber der die Natur
durchwaltenden Geistigkeit

Und von alledem, was eine tiefe Menschenseele sich erobern kann aus der Natur
durch ein intimes verwandtschaftliches Miterleben mit dieser Natur, von alle-
dem ausgehend, wuBlte sich unser lieber Christian Morgenstern zu erheben zu
denjenigen Stimmungen gegeniiber dem All, wo die Kunst nicht nur zum Hym-
nus wird, der die Geheimnisse der Schopfung aus sich nachklingen 148t, sondern
wo die Kunst zum Gebet wird. Und wenige eigentlich haben es verstanden, den
dichterischen Ton hiniiber zu verwandeln in den Gebetston so wie Christian
Morgenstern. Er wullte, was das dichterische, das kiinstlerische, das anthroposo-
phische Gebet gegeniiber der die Natur durchwaltenden Geistigkeit ist. Wenn
man sich zum Geiste der Natur so zu erheben vermag, dafl sein Wort durch die
Naturerscheinungen wie durch eine verhaltene Sprache hindurchklingt, dann
wird das, was die Seele ausatmen mochte: Ja, ich will unter Euch sein! — Und
wenn die Seele dieses Ja in sich so zu beleben versteht, daf} das, was in der Seele
lebt, selbst zur wogenden, wallenden Welt wird, hinausflieBt ins All, sich mit
thm eins wei}, und wenn dann die Seele tiberquillt in Dankbarkeit, leben zu diir-
fen in diesem All, sich begnadigen, sich segnen zu lassen von diesem All, wenn
das alles dann Dichterlaut, Dichterwort wird, dann entsteht solche Kunst, wie sie
uns so vielfach aus Christian Morgensterns Dichtungen entgegentont. (Gedécht-
nisworte fiir Christian Morgenstern, Wien, 10. April 1914, GA261, S. 77)

13 Dieser Text kommt spater nochmals (,,Das Gebet soll zu einer Stimmung erziehen*
S. 106). Vgl. dazu auch die Ausfithrungen vom Folgetag zum ersten Vaterunser-
Vortrag, dem 29. Januar 1907, ebenfalls in Berlin (,,Hinweise zum Umgang mit dem
Vaterunser und den Ubungen® auf S. 108)



105

Gebet fiir Verstorbene

Noch einmal, meine lieben Freunde, erheben wir uns*:

Geist Deiner Seele, wirkender Wachter!
Deine Schwingen mogen bringen
Unserer Seelen bittende Liebe

Deiner Hut vertrautem Sphérensohn,
DalB}, mit Deiner Macht geeint

Unsre Bitte helfend strahle

Der Seele, die sie liebend sucht.

* Auch zu Beginn der Gedenkworte sprach Rudolf Steiner dieses Gebet.
(Gedenkworte fiir Helmuth Graf von Moltke. Berlin, 20. Juni 1916, GA261,
S. 325)

Dieses Gebet ist in seinem Wortlaut nicht auf eine bestimmte, namentlich genannte
Person zugeschnitten. Eine andere Version aus 1915 — im Hinblick auf Gefallene des
Weltkriegslautet — lautet:

Geister Eurer Seelen, wirkende Wéchter,

Eure Schwingen mogen bringen

Meiner Seele bittende Liebe

Eurer Hut vertrauten Sphirenmenschen (Erdenmenschen)
Dal3, mit Eurer Macht geeint,

Meine Bitte helfend strahle

Den Seelen, die sie liebend sucht.

(Dritter Vortrag, Miinchen, 23. Mérz 1915, GA 174a, S. 66)

Freimaurerisches Gebet
Administrant:

... Der verehrungswiirdige Meister wird das Gebet sprechen, das den Sinn
der Briiderschaft euch ans Herz legt, erhebet euch und horet es an im Zei-
chen ... Grades:

Meister:

Bruder der Vorzeit, euer Schaffen werde unsere Weisheit; wir nehmen Zir-
kel und RichtmalR} aus euren Hianden. Eure getane Arbeit sei Kraft unserer Seele,
sei Kraft unserer Hiande.

Brider der Gegenwart, so ihr weiser seid als wir, lasset leuchten eure Weis-
heit in unsere Seelen, auf da3 wir Offenbarer werden eurer Gottesgedanken.



106

Brider der Zukunft, so ihr des Baues Plan in eurem Willen traget, strome
eure Stirke in unsere Glieder, auf dall wir Leib werden den groB8en Seelen. (Ri-
tualtext fiir die Logeneroffnung. Text nach Originalhandschrift Rudolf Steiners,
Notizbuch Archivhummer 611, ergénzt um einige wenige Angaben zum Ritual-
verlauf aus Teilnehmeraufzeichnungen. GA265, S. 154-155, sowie 158).

Erginzend dazu ein Text, der von Marie Steiner-von Sivers notiert wurde:

Briider der Vorzeit, Eure Weisheit durchdrang die Wasser des Elementen-
reichs und gab unserer Schwester irdische Hiille, auf daf3 sie offenbaren konnte
in der Welt, was ihre Seele unter eurer weisen Fiihrung vorzeitlich angenommen
hat.

Briider der Gegenwart, in eure weise Fiihrung suchte unsere Schwester zu
kommen, auf da3 an ithrem Teile offenbar wiirden eure Gottesgedanken.

Briider der Zukunft, in Eures Baues Plan wollet ihr einfiigen die Seele unse-
rer Schwester, auf dal} sie weiterstrome in eurer Kraft, im Leibe eurer groflen
Seele. (Einzelne Texte Rudolf Steiners in der Handschrift von Marie Steiner-von
Sivers. GA 265, S. 221)

Anmerkungen zu den freimaurerischen Gebeten

Die weisen Meister des Ostens sind Wesenheiten, die den drei hoheren Welten
angehoren, und die gleichsam in der Vergangenheit, in der Gegenwart und in der
Zukunft wirken, und die wir uns beim Aussprechen unseres Gebetes als {iber uns
befindlich vorstellen. (Erlduterungen zu den Ritualtexten. Zum Gebet «Briider
der ...». Aus Instruktionsstunde Hannover, 31. Dezember 1911, GA 265, S. 235)

Das erste Gebet unterscheidet uns von allen anderen derartigen Bestrebun-
gen, die sich auf Dokumente oder auf ein iiberkommenes Weisheitsgut stiitzen.
Wir berufen uns auf nichts dergleichen; wir kniipfen nur an die getane Arbeit an,
an das wirklich Geleistete. (Erlduterungen zu den Ritualtexten. Zum Gebet
«Brider der ...». Aus Instruktionsstunde Miinchen, 5. September 1912, GA 265,
S. 235)

Das Gebet soll zu einer Stimmung erziehen

Ich mochte zunichst das eine bemerken, dal3 Sie nicht unterschitzen sollten die
Stimmung, in die der Mensch sich zu versetzen hat, um dem Weltall gegentiber
das richtige Verhéltnis zu haben. Fiir denjenigen, der noch nicht auf dem Pfade
der Erkenntnis ist, ist diese Stimmung vielleicht etwas, was scheinbar keine
durchgreifende Bedeutung hat. Sie hat sie aber. Aus diesem Grunde haben auch



107

alle Religionen die Menschen durch das Gebet zu dieser Stimmung zu erziehen
versucht, und auch das Gebet, das von Esoterikern ausgegangen ist, hat keinen
anderen Sinn. (Vierter Vortrag, Berlin, 14. Mérz 1904, GA 266a, S. 44)

Die Bedeutung der Stimmung auch fiir die Erkenntnis
der AulBenwelt

Damit Sie die Bedeutung einer solchen Stimmung gegeniiber dem Universum
richtig wiirdigen, mochte ich zunichst einmal zeigen, wie nicht allein solche, die
in bezug auf ihr inneres Leben vorwértskommen wollen, sondern auch solche,
die in der Erkenntnis der AuBlenwelt vorwartskommen wollen, sich dadurch die
Wege ebnen.

[...]

Ein anderer Satz desselben Mannes:

«Was ich vor 25 Jahren vorausgeahnt habe [...] das habe ich also [...] endlich
ans Licht gebracht. In einem hoheren Mal3e als ich je hoffen konnte, habe ich als
durchaus wahr und richtig erkannt, da3 sich die ganze Welt der Harmonik, so
grof} sie ist, mit allen ihren im IIl. Buch auseinandergesetzten Teilen bei den
himmlischen Bewegungen findet, zwar nicht in der Art, wie ich mir vorgestellt
hatte (und das ist nicht der letzte Teil meiner Freude), sondern in einer ganz an-
deren, zugleich hochst ausgezeichneten und vollkommenen Weise. In der Zwi-
schenzeit, in der mich die hochst miihsame Verbesserung der Theorie der Him-
melsbewegungen in Spannung hielt, kam zu besonderer Steigerung meines lei-
denschaftlichen Wissensverlangens und zum Ansporn meines Vorsatzes die
Lektiire der harmonischen Schrift des Ptolemaus hinzu [...] Darin fand ich wider
Erwarten und zu meiner hochsten Verwunderung, dal sich fast das ganze III.
Buch schon vor 1500 Jahren mit einer gleichen Betrachtung der himmlischen
Harmonie beschiftigte. Allein es fehlte zu jener Zeit der Astronomie noch vie-
les. [...] Mich jedoch hat in der nachdriicklichen Verfolgung meines Vorhabens
nicht nur der niedere Stand der alten Astronomie gewaltig bestirkt, sondern
auch die auffallend genaue Ubereinstimmung unserer fiinfzehn Jahrhunderte
auseinanderliegenden Betrachtungen. Denn wozu bedarf es vieler Worte? Die
Natur selber wollte sich den Menschen offenbaren durch den Mund von Mén-
nern, die sich zu ganz verschiedenen Jahrhunderten an ihre Deutung machten.
Es liegt ein Fingerzeig Gottes darin, um mit den Hebrdern zu reden, dafl im
Geist von zwei Ménnern, die sich ganz der Betrachtung der Natur hingegeben
hatten, der gleiche Gedanke an die harmonische Gestaltung der Welt auftauchte;
denn keiner war Fiihrer des andern beim Beschreiten dieses Weges. Jetzt, nach-
dem vor achtzehn Monaten das erste Morgenlicht, vor drei Monaten der helle



108

Tag, vor ganz wenigen Tagen aber die volle Sonne einer hochst wunderbaren
Schau aufgegangen ist, hédlt mich nichts zuriick ...»

Diese Worte hat der grof3e Astronom Johannes Kepler geschrieben, der zum
ersten Mal die Menschen gelehrt hat, wie die Planeten sich bewegen, welche
Bahnen sie einschlagen.

Wozu wir uns aufschwingen miissen, das ist zundchst, dal3 wir erkennen,
dal} des Menschen Personlichkeit noch nicht sein wahres Selbst ist, sondern daf
dieses wahre Selbst etwas ist, zu dem wir aufstreben miissen, etwas, das sich in
uns immer mehr und mehr entwickeln mul3 durch die Inkarnationen. Das meint
auch Goethe, wenn er sagt: «Wer immer strebend sich bemiiht, den kénnen wir
erlosen. Und hat an ihm die Liebe gar von oben teilgenommen, begegnet ihm
die sel'ge Schar mit herzlichem Willkommen!» Und Christus hat mit dem Aus-
druck «Gnade» nichts anderes gemeint als die «Buddhi», die sich herunterneigt
und unser Selbst hinaufzieht zu sich.

Buddhi i1st Gnade. Und dieses fortwahrende Aufstreben zu den Gefilden,
welche der Theosoph die Ebene, den Plan der Buddhi, den Plan der Gliickselig-
keit nennt, ist es, was uns Erkenntnis bringt. Und jeder wahre Erkenner, jeder,
der es zur Erkenntnis brachte, der Erkenntnis hatte, ist sich bewul3t geworden,
von der Natur zur Gnade und von da zur Herrlichkeit gekommen zu sein.

Und das war das Gebet Keplers. Als er die ganze Bedeutung seiner Entde-
ckung in sich fiihlte, da war er nicht der hochmiitige Gelehrte, der sagte, er habe
das jetzt gefunden, sondern Keplers Stimmung war die Stimmung, aus welcher
seine gro3e Entdeckung geboren ist und diese Stimmung war diese:

«O du, der du durch das Licht der Natur Verlangen in uns weckest nach dem
Licht der Gnade, um durch dieses uns tiberzufithren zum Licht der Herrlichkeit,
ich sage dir Dank, Herr und Schopfer, daB du mich erfreut hast durch deine
Schopfung und daB ich {iber den Werken deiner Hande frohlockt habe; siehe,
nun habe ich vollendet das Werk meines Berufes, ausniitzend das Mal} der Kraf-
te, das du mir verliehen; ich habe die Herrlichkeit deiner Werke den Menschen
offenbart, soviel mein beschriankter Verstand deine Unendlichkeit zu fassen
vermochte. Ist etwas von mir vorgebracht worden, das deiner unwiirdig ist, oder
habe ich eigene Ehre gesucht, so verzeihe mir gniddiglich.» (Vierter Vortrag,
Berlin, 14. Miarz 1904, GA 266a, S. 44-47)



109

Hinweise zum Umgang mit dem Vaterunser und den
Ubungen

Das, was wir an Meditationsformeln in deutscher Sprache bekommen haben, ist
auch direkt fiir uns so aus der geistigen Welt herabgeholt worden. Jede Formel,
jedes Gebet hat in seiner Ursprache die grofite Wirkung. Wenn der Inder seiner
Verehrung fiir die Gottheit, die in den drei Logoi sich offenbart, den hochsten
Ausdruck verleihen will, so falit er sein Gefiihl in dreimal drei Worte zusam-
men, die die Wirksamkeit der drei Logoi bezeichnen. Deutsch heillen die Worte
folgendermal3en:

Urwabhrheit, Urgiite, UnermeBlichkeit, o Brahma.
Urseligkeit, Ewigkeit, Urschonheit,

Friede, Segen, Zweitlosigkeit,

Aum, Friede, Friede, Friede.

Aber die ganze Fiille geistiger Kraft wird nur wiedergegeben, wenn die
Worte im Sanskrit, der Ursprache, gesagt werden, zumal wenn sie laut gespro-
chen werden. Dann hort man, wie sogar die Luft mitklingt. So lauten die Worte:

Satyam jndnam anantam brahma
dnandariipam amritam bibharti
shantam shivam advaitam

om, shantihy shantih, shéntih.

Geradeso ist es mit dem Vaterunser. In deutscher Sprache gesprochen, wirkt
fast nur noch der zugrunde liegende Gedanke. Besser schon wirkt das lateinische
«Pater noster», aber die ganze Kraft und Fiille kommt nur in der araméischen
Ursprache zum Ausdruck.

Also ganz hineinlauschen sollen wir in den Klang der Worte. Aber auch von
allen raumlichen Vorstellungen sollen wir uns fernhalten, vielmehr ganz uns an
die Eindriicke halten, die unmittelbar an unsere Sinne ankniipfen. Im gewohnli-
chen Leben sind ja unsere Vorstellungen so leer und inhaltlos. Wir sollen aber
Leben in unsere Gedankenbilder bringen. Beim Wort «schopfen» zum Beispiel
sollen wir eine moglichst sinnlich-anschauliche Vorstellung haben, wie wenn
man aus einem GefdB} in ein anderes schopft. So inhaltvoll, mdglichst bildlich
sollen alle unsere Gedanken sein.

Beim Meditieren nun sollen auch die Meditationsworte inneres Leben be-
kommen, aber dabei sollen wir alle Raumvorstellung ausscheiden und uns ganz
an die Sinne halten. Das soll heillen: rdumliche Anschauung gibt es nur auf dem
physischen Plan, aber nicht in der Astralwelt. Aber alles, was sich an die Sinne
kniipft: Farbe, Licht, Klang, Geruch und so weiter, das ist auch in der Astralwelt



110

da. Darum sollen wir bei der Meditation eine mdglichst klare, inhaltvolle sinnli-
che Vorstellung in uns zu erwecken suchen. In allem, was die Sinne wahrneh-
men, driicken sich geistige Wesen aus; in Farben, Tonen, in Gerlichen stromen
sie ihr Wesen hin. Und indem wir uns mit bestimmten Sinnesempfindungen in
Verbindung setzen, flieBen bestimmte Wesen in uns ein. Der erste Logos stromt
als Weltenaroma hin, als deutlich wahrnehmbarer Geruch. In jedem Geruch
wohnt ein geistiges Wesen hoherer oder niederer Natur. Sehr hohe gute Wesen-
heiten wohnen 1im Weihrauch; sie ziehen uns direkt in die Hohe zu Gott. Wesen
der niedersten Art sind im Moschus—Geruch inkarniert. In fritheren Zeiten, als
man noch mehr von diesen Dingen verstand, da gebrauchte man den Moschus
zur niederen sinnlichen Anreizung. So wohnen auch in Tonen und Farben geis-
tige Wesenheiten. Und mdglichst farb- und lichtvoll, moglichst klangvoll sollen
wir in unserer Seele die Meditationsworte fithlen, durch und durch empfinden,
ganz darin leben. Wenn zum Beispiel eine Meditationsformel beginnt: «In den
reinen Strahlen des Lichtes ...» und so weiter, so soll man dabei eine helle, licht-
volle Vorstellung bekommen, man soll sehen und fiihlen, wie die lichten Strome
auf einen herabfluten. Dann mufl noch gesagt werden, dal3 es gar nicht darauf
ankommt, daB wir mdglichst schnell neue Ubungen bekommen. Im Gegenteil
zeigt sich gerade die seelische Kraft eines Menschen, wenn er moglichst lange
bei einer Ubung bleibt — aus ihr Kraft zu schopfen vermag. Jede Meditations-
formel ist mit Kraft ausgestattet, die lange Zeit ausreicht, um die schlummern-
den Seelenkrifte zu erwecken. Wenn man sich nun aber immer nach neuen An-
weisungen sehnt, so zerstdrt man die Kraft der Ubung und bringt sich um ihre
Frucht.

Es gibt gewisse elementare esoterische Schulen, wo die Schiiler ganz einfa-
che Anweisungen erhalten. Diese fithren zwar zu keinem Ziel, aber wir konnen
lernen, was auch solche einfachen Ubungen fiir eine Wirkung haben konnen,
wenn sie richtig gemacht werden. Da bekommt zum Beispiel ein Schiiler die
Aufgabe, jeden Tag eine Viertelstunde nur an die Vorstellung: Glas, Glas, Glas
zu denken. Das ist nicht lacherlich, sondern wenn der Schiiler es wirklich fertig
bringt, jeden andern Gedanken wihrend dieser Zeit aus seiner Seele fernzuhal-
ten, so wird seine Seele ganz leer und rein, und die in ihr schlummernden Krifte
erwachen, falls nicht andere Einfliisse zu stark sind. So sehen wir, dal} auch sol-
che einfachen Ubungen wirksam sein konnen. Doch solche Ubungen werden bei
uns nicht gegeben. Unsere Meditationsformeln enthalten groBe geistige Kréfte,
sie sind Pforten zur geistigen Welt. Je weiter nun ein Schiiler vorschreitet, um so
einfacher werden die Ubungen, die er bekommt. Immer einfacher und einfacher
werden die Ubungen, je mehr die geistigen Kriifte erwachen.

Nun wollen wir auch iiber die abendliche Riickschau miteinander reden. Je-
den Abend vor dem Schlafengehen sollen wir unser Tagesleben von riickwiérts



111

nach vorwirts durchlaufen. Wie Bilder soll der Tag an uns voriiberziehen. Eines
1st wichtig dabei, da3 wir ndmlich niemals ein Gefiihl der Reue aufkommen las-
sen diirfen. Reue ist immer egoistisch. Wer bereut, wiinscht selbst besser gewe-
sen zu sein, er hat einen ganz egoistischen Wunsch. Wir sollen nicht besser ge-
wesen sein wollen, sondern besser werden wollen. Wir sollen lernen aus unse-
rem Tagesleben. Wenn wir etwas schlecht gemacht haben, sollen wir nicht be-
reuen, sondern denken: damals konnte ich eben nicht anders handeln, jetzt aber
kann ich es besser und will es in Zukunft besser machen. Bei jedem Tageserleb-
nis sollen wir uns fragen: Hab ich's recht gemacht, hétte ich es nicht besser ma-
chen kénnen? Man wird immer finden, dal man's hatte richtiger machen kon-
nen. Eines ist dabei noch sehr wichtig: dall wir lernen, uns selbst wie eine frem-
de Person anzusehen, wie wenn wir uns von aullen betrachteten und kritisierten.
Uberhaupt sollen wir eine moglichst klare Vorstellung vom Tagesleben bekom-
men. Es ist viel wichtiger, sich an kleine Einzelheiten erinnern zu kénnen als an
wichtige Begebenheiten. Ein Feldherr, der eine groBBe Schlacht geschlagen hat,
hat am Abend gleich das Bild der Schlacht vor Augen. Das haftet von selbst in
seiner Seele. Aber alle kleinen Einzelheiten des Tages, zum Beispiel wie er sich
die Stiefel an- und auszog, weil3 er nicht mehr. Und darauf kommt es an, dal3 wir
ein moglichst vollstindiges Bild des Tages bekommen. Wir sehen uns zum Bei-
spiel iiber die Strale gehen, suchen uns dabei zu erinnern, wie die Hiuserreihen
liefen, an welchen Schaufenstern wir vorbeikamen, welche Menschen uns be-
gegneten, wie sie aussahen, wie wir selbst aussahen; dann sehen wir uns in einen
Laden gehen und erinnern uns, welche Verkduferin uns entgegenkam, was sie
anhatte, wie sie sprach, sich bewegte etc. Bei solchen kleinen Einzelheiten miis-
sen wir uns stark anstrengen, und das stirkt die Kréfte der Seele.

Man muf} nicht denken, dafl man dazu eine Stunde brauchen werde. Zuerst
wird man sich nur an wenig erinnern und dann allmahlich mit grofler Miihe an
mehr und mehr. SchlieBlich aber kann man es durch Ubung dahin bringen, daf
das ganze Tagesleben wie Wandbilder deutlich und mit allen Einzelheiten in
fiinf Minuten durch die Seele zieht. Aber geduldig muf3 man streben. Wer die
Tagesereignisse nur so obenhin schnell wiederholt, farblos nur registriert, dem
niitzt diese Ubung gar nichts. (Esoterische Stunde. Aufzeichnung A. Berlin, 29.
Januar 1907, GA 266a, S. 197-201)

Am Vortag, dem 28. Januar 1907, wurde der schon weiter oben besprochene Vortrag
zum Vaterunser gehalten.



112

Anmerkung zum Gebet an den Geist des Donnerstags

Wir wollen, ehe wir unsere heutige esoterische Betrachtung beginnen, das Gebet
an den Geist des Donnerstags richten. Denn der Esoteriker soll sich mehr und
mehr die wahre hohere Bescheidenheit und Demut aneignen, da3 er sich mit
seinen Angelegenheiten nicht an die hochste Gottheit wendet, sondern da3 er
bedenkt, dafl zwischen 1hr — die wir mit dem hochsten Menschenverstande nicht
erahnen konnen — und uns alle [sic!] die groen Hierarchien vorhanden sind.
(Esoterische Stunde, Aufzeichnung A. Hamburg, 19. Mai 1910, GA 266D, S. 44)

Grof3er umfassender Geist,
in Deinem Lichte strahlt der Erde Leben,
mein Leben ist in dem Deinen.

Du bist.
Meine Seele wirkt in der Deinen.

Mit Deinem Fiihrer gehe ich meinen Weg.
Ich lebe mit Thm.
Sein Wesen ist Bild
meines eigenen Wesens.

Du bist.

Des Fiihrers Wesen in meiner Seele
findet Dich, umfassender Geist.
Seligkeit ist mir
aus Deines Wesens Hauch.

Du bist.
(Die Spriiche an den Tagesgeist. Meditationen, die das Zeitwesen der Hie-
rarchien erfassen. GA 266b, S. 17)

Der Schlafzustand ohne vorbereitendes Gebet

Der materialistische Mensch, er sei noch so gelehrt, wissenschaftlich noch so
hochstehend: wenn er des Abends unvorbereitet in die geistigen Welten eingeht,
so steht er in ihnen tief unter dem einfachen, primitiven Menschen, der sich
durch sein Gebet schon mit ihnen in Verbindung gesetzt hat. (Esoterische Stun-
de. Aufzeichnung A. Kristiania (Oslo), 16. Juni 1910. GA 266b, S. 56)

Friiher, in weniger materialistischen Zeiten, war das Gebet eine gewohnte
Tatigkeit vor jedem Einschlafen und beim Aufwachen. Wenig ahnt die Mensch-
heit den Schaden, den sie sich selbst zufiigt, indem sie diese Gewohnheit ganz



113

beiseite gelegt hat. Der Mensch holte sich durch das Gebet Kraft aus der geisti-
gen Welt beim Aufwachen fiir sein Tagesleben, und abends nahm er durch das
Gebet die Kraft, die er sich in seinem Tagesleben gesammelt hatte, mit in die
geistige Welt. So sind auch unsere heutigen Ubungen gemeint, damit unsere
Kraft zum Geistigen schneller wachsen konne und wir lernen, sie bewullt anzu-
wenden. (Esoterische Stunde. Aufzeichnung B. Kristiania (Oslo), 16. Juni 1910.
GA 266b, S. 59)

Gebet an den Freitagsgeist. Erleben des Christus im
Atherischen

Donnerstag fiir Freitag Venus

Grol3er umfassender Geist,

in Deinem Leben lebe ich mit der Erde Leben.
In Dir bin ich.

Du bist.

Ich bin in Dir.

Der Fiihrer hat mich zu Dir gebracht.
Ich lebe in Dir.

Dein Geist ist

meines eigenen Wesens Bild.

Du bist.

Gefunden hat Geist

den umfassenden Geist.
Gottseligkeit schreitet

zu neuem Weltschaffen.

Du bist. Ich bin. Du bist.

(Die Spriiche an den Tagesgeist. Meditationen, die das Zeitwesen der Hie-
rarchien erfassen. GA 266b, S. 18)

Nach dem Aufwachen des Morgens sollen wir baldmoglichst streben, wie-
der in die geistigen Welten zuriickzutauchen in unserer Meditation. Des Abends
vor dem Einschlafen sollen wir uns vorbereiten dafiir, daB3 wir in die geistigen
Welten eintreten werden, aber nicht durch Gebete mit irgendeinem egoistischen
Wunsche, wie um ein seliges Ende oder so etwas.

Nichts Unreines sollen wir hereinbringen in die Atherwelt. Durch Intensitit
des Willens kann man allerdings eindringen in diese, auch unrein, aber dann
sind unsere Erlebnisse rein wertlos. Es ist von groBem Vorteil, in der Jetztzeit
ins esoterische Leben zu kommen. Dies ist giinstiger als in jeder anderen Inkar-
nation. In zwanzig Jahren werden viele das Christus-Ereignis im Atherischen



114

erleben, und deshalb miissen wir mit tiefstem Ernst und mit groBter Intensitét
streben, dafl wir es rein erleben, denn viele erleben nur ihre eigenen Bilder des
Christus. (Esoterische Stunde. Aufzeichnung A. Miinchen, 26. August 1910.
GA 266D, S. 76)

[achim — als Gebet zugunsten der Kinder und Kranken
I

Das Dasein

A

ch  sich gestaltend

im  sich bewul3t werdend

Ergibt, senkrecht gelesen, ,,JACHIM®. Marie Steiner (GA 266b, S. 482, Anmerkung
zu S. 127) notiert dazu:

Erzieherisch gesundend wirkt das Wort.

Morgens und abends als Gebet zugunsten der Kinder und Kranken.

Camilla Wandrey (GA 266b, S. 482, Anmerkung zu S. 127) notierte:

IACHIN: , Schopferwort, das die geistigen Wesenheiten in die Welt rufen.
Wirkt gesundend, innerlich erwdrmend, kraftgebend.

Man beachte die unterschiedliche Schreibweise: IACHIM vs. IACHIN (letztere
Schreibweise wurde auch von Nelly Lichtenberg gewéhlt). Anscheinend wurde hier
nach dem Gehdr mitgeschrieben. Es besteht jedenfalls eine lautliche Ahnlichkeit mit
,Jachin®, dem Namen der rechten Sdule vor dem Salomonischen Tempel — mehr als
nur ein Zufall? (In der Gesamtausgabe (GA) wird der Siulenname mit ,,JJakim*
transkribiert, in der Wikipedia mit ,,Jachin“'%).

%

Obwohl es nicht unmittelbar mit dem Thema ,,Gebet” zu tun hat, seien hier
noch weitere Ratschlége aus dieser esoterischen Stunde gemiBl den Aufzeichnungen
von Marie Steiner angefiihrt:

Zur Bekdmpfung von:
Ehrgeiz, Eitelkeit, Hochmut: Denken an die Lehren der Theosophie;
Neid, Miflgunst: Denken an ein schones Kunstwerk;

14 Jachin und Boas, in der Wikipedia unter http://de.wikipedia.org/wiki/Jachin_und Boas
(2013-12-26)




115

Schwatzhaftigkeit, Neugierde, Zorn, Arger: tiglich eine Viertelstunde Ruhe.
(Esoterische Stunde. Stuttgart, 1. Januar 1911. GA 266b, S. 127-128)

Zum Ertiben der ,,Ruhe* gibt es folgenden Spruch von Rudolf Steiner:

Ich trage Ruhe in mir,

Ich trage in mir selbst

Die Krifte, die mich stirken.
Ich will mich erfiillen

Mit dieser Krifte Warme,
Ich will mich durchdringen
Mit meines Willens Macht.
Und fiihlen will ich

Wie Ruhe sich ergief3t
Durch all mein Sein,

Wenn ich mich stérke,

Die Ruhe als Kraft

In mir zu finden

Durch meines Strebens Macht.

(Fur Miriam Ege; Undatierbar. GA268, S. 179)

Gebet, Anrufung des Geistes, Meditation
Gebet an den Geist des Tages. [Mittwoch fiir Donnerstag]

Wenn wir uns zu einer solchen Veranstaltung, wie sie heute hier gehalten wer-
den soll, zusammenfinden, so beginnen wir dieselbe mit einer Formel, um uns in
der richtigen Weise inspirieren zu lassen; wir sprechen zu dem Geist des Tages.
Diese Formeln sind mantrische und von grof3er Kraft.

Wir stehen heute am Vorabend eines besonders giinstigen Tages fiir eine
esoterische Stunde, am Vorabend des Donnerstag, des Jupitertags, wo wir auller
dem groflen Sonnengeiste hinter ihm stehend noch den Geist anrufen, der uns
am besten in der entsprechenden Weise zu inspirieren vermag. Thr alle habt be-
stimmte Ubungen, um in der rechten Weise eurer Meditation obzuliegen, und
das ist eigentlich der technische Teil des esoterischen Lebens. Diese Ubungen
sind mit Energie und Ausdauer Tag fiir Tag zu wiederholen. Es handelt sich da-
bei darum, die Seele mit einem solchen Inhalt zu erfiillen, der sie allmihlich
hinauffithren kann in die geistigen Welten.

Dieser Inhalt, der zuerst nur in gedanklicher Form die Seele ganz mit Aus-
schluf aller anderen Gedanken und Vorstellungen der physischen Welt, aller



116

Sorgen und Kiimmernisse usw. zu erfiillen hat, soll moglichst lange, moglichst
lebhaft, bildhaft in der Seele leben.

Fiir viele wird, vermoge ihres Karma, dieses Fiillen der Seele mit diesem
meditativen Gedankeninhalt lange Zeit die einzige und richtige Art der Medita-
tion bleiben miissen.

Auf dem Wege, den der Mensch unternimmt, wenn er sich der Esoterik hin-
gibt, wird er sehen, wie schwach er ist, wenn er nach aufen hinaus in den grofen
Makrokosmos tritt, und wie egoistisch, wenn er hinein in sein eigenes Inneres zu
dringen versucht. Falsch wire es, wenn der Mensch sagen wollte: der Gott ist ja
in mir, der gottliche Keim ist in mir, ich brauche also nicht nach au3en zu bli-
cken. Nein, der Logos ist iiberall, im Stein und in der Pflanze, im Tier und im
Menschen. Er offenbart sich da drauflen in allem! Die Sonne ist sein Kleid.
(Esoterische Stunde, Aufzeichnung B. Prag, 29. Marz 1911. GA 266b, S. 171-
172)

Gebet und Meditationsspruch

Der Mensch soll diesen geistigen Keim in sich entwickeln, damit er wieder zu
dem Geiste zuriickkehre, aus dem er gekommen, nachdem er den geistigen
Keim zur hochsten Vollendung gebracht hat. Dann wird man erkennen, mit wel-
cher Ehrfurcht man in den Rosenkreuzerschulen das heilige Gebet sprach:

Im Geiste lag der Keim meines Leibes ...
In meinem Leibe liegt des Geistes Keim ...

(Esoterische Stunde, Aufzeichnung C. Miinchen, 26. August 1911,
GA 266D, S. 207)

Das, was soeben als Gebet bezeichnet wurde, wird auch als ,,Meditationsspruch* be-
zeichnet und lautet vollstidndig:

Der Meditationsspruch «Im Geiste lag der Keim meines
Leibes ...»

Im Geiste lag der Keim meines Leibes.

Und der Geist hat eingegliedert meinem Leibe
Die sinnlichen Augen,

Auf daB ich durch sie schaue

Das Licht der Korper.

Und der Geist hat eingepriagt meinem Leibe
Empfindung und Denken



117

Und Gefiihl und Wille

Auf daB ich durch sie wahrnehme die Korper
Und auf sie wirke.

Im Geiste lag der Keim meines Leibes.

In meinem Leibe liegt des Geistes Keim.

Und ich will eingliedern meinem Geiste

Die iibersinnlichen Augen,

Auf daB3 ich durch sie schaue das Licht der Geister.
Und ich will einprdgen meinem Geiste

Weisheit und Kraft und Liebe,

Auf dal3 durch mich wirken die Geister

Und ich werde das selbstbewufite Werkzeug

Ihrer Taten.

In meinem Leibe liegt des Geistes Keim.

In den reinen Strahlen des Lichtes
Erglénzt die Gottheit der Welt

In der reinen Liebe zu allen Wesen
Erstrahlt die Gottlichkeit meiner Seele
Ich ruhe in der Gottheit der Welt

Ich werde mich selber finden

In der Gottheit der Welt

(GA 266b, S. 20-21)

In der redaktionellen Anmerkung dazu heift es: ,,Von einem gewissen Zeitpunkt an
wurden damit die esoterischen Stunden geschlossen®.
Uber dieses Gebet sagt Steiner an anderer Stelle:

Hilfe und Unterstiitzung hat der Meister der Weisheit und des Zusammen-
klanges der Empfindungen uns wie das Meer in einen Tropfen — so etwas ist im
Geistigen moglich, natiirlich nicht im Physischen — zusammengedrangt in dem
Gebet, von dem er wiinscht, dal3 es stets den Schluf3 unserer esoterischen Be-
trachtungen bilde, und das die ganze Entwicklung, den Ab- und Aufstieg des
Menschen, darstellt. (Esoterische Stunde, Aufzeichnung A. Miinchen, 1. Sep-
tember 1912, GA 266b, S. 400)

oder

Zusammengefal3t wird all das, was uns die Esoterik geben und lehren soll in
dem, was der Meister der Weisheit uns gegeben hat in dem Gebet: Im Geiste lag



118

der Keim meines Leibes ... (Esoterische Stunde, Aufzeichnung C. Miinchen, 1.
September 1912, GA 266b, S. 406)

In einer redaktionellen Anmerkung zur Esoterischen Stunde in Miinchen, 23. August
1911, GA 266b, S. 180, heil3t es:

Zu dieser Stunde findet sich folgende Eintragung im Tagebuch von Artur
Rosel (Weimar): «Vormittag 11 Uhr war die erste esoterische Stunde, die ich
miterlebte. Dr. Steiner hielt sie ab in den Prinzensélen, alle Zuhorer waren Mit-
glieder der Esoterischen Schule, zu denen nun auch ich gehdre. Es waltete eine
feierliche Stille im Saale, bis Dr. Steiner mit ernster Miene vortrat und das Ge-
bet sprach und dann {iber die richtige Art der Meditation sprach. Er schlof3 mit
einem feierlichen, fast gesungenen Gebet. Tiefe Stille lag {iber dem ganzen Saal,
bis Dr. Steiner das Zeichen zum Aufbruch gab. Er sprach im Auftrag der Meis-
ter der Weisheit und des Zusammenklanges der Empfindungen.» (GA 266b,
S. 486f)

Die unterschiedliche Bezeichnungen, einmal als Rosenkreuzergebet, das andere Mal
als Meditationsspruch, erwecken den Eindruck, dass eine Meditation als Gebet be-
trachtet werden kann, wenn sich der Meditationsinhalt, wie in diesem Fall, explizit
auf das Verhiltnis des Menschen zur gottlich-geistigen Welt bezieht.

Zum Gebet und zur Meditation mussen wir in der
Einsamkeit sein

Bei dem Esoteriker aber, auch wenn er nicht krank ist, kann es vorkommen, daf3
er das Gefiihl hat, als ob er von den hoheren Wesenheiten von hinten ergriffen
und gleichsam aufgesogen wiirde. Es gibt ja unter den gewohnlichen Menschen
solche Erscheinungen, dal3 sie sich vor einem offenen Fenster flirchten, wenn sie
sich in einem hohen Stockwerk befinden, weil dann die Begierde entsteht, sich
aus dem Fenster zu stiirzen. Oder man kennt dasjenige, was Platzfurcht genannt
wird, wo der Mensch nicht einen Platz zu durchqueren wagt. Diese letztere
Empfindung hort ja auf, wenn man einen Menschen neben sich weil3. Die offizi-
elle Medizin gibt fiir all diese Erscheinungen auch die Ursachen an, aber der
wahre Grund ist der, da3 es einem solchen Menschen an berechtigter Einsamkeit
gemangelt hat. Einsamkeit ist etwas, was alle Menschen bis zu einem gewissen
Grade brauchen und ist kein bloBer Egoismus. Wer immer anderen helfen will,
wird einmal empfinden, dal3 er nicht weiter helfen kann, wenn er die Kréfte dazu
nicht aus der Einsamkeit schopft. Wer immer reden will, wird einmal spiiren,
daB3 er nur leere Worte redet, wenn er nicht in der Einsamkeit die geistigen Kraf-
te zu sich kommen 14B8t. Zum Gebet und zur Meditation miissen wir in der Ein-



119

samkeit sein; ein gemeinsames Gebet kann die Menschen nur zu einer gewissen
Gruppenseelenhaftigkeit bringen. Wer meint, dall es egoistisch sei, in die Ein-
samkeit zu gehen, der hat einfach das Bediirfnis, bei anderen Menschen zu sein,
nicht um ihnen zu helfen, sondern damit er nicht allein sei. Auch das selbstlose
«helfen wollen» kann in Wirklichkeit dem Egoismus entspringen, indem man
einfach die Geselligkeit sucht. So kann zum Beispiel auch das Magnetisieren,
das angeblich angewendet wird, um anderen Schmerzen zu lindern, nur aus dem
Bediirfnis hervorgehen, sich selbst angenehm zu empfinden, indem man den
Korper des anderen bestreicht. Obwohl Liebe und Egoismus Gegenpole sind, ist
es dennoch wahr, dal in gewissen Grenzfillen diese beiden sich sehr nahe be-
rihren und es schwer ist, sie voneinander zu unterscheiden. (Esoterische Stunde,
Aufzeichnung A. Karlsruhe, 14. Oktober 1911, GA 266b, S. 224)

Dankgebet des Hellsehers nach dem Aufwachen

UnbewulBt ist der Mensch, der noch nicht Hellseher, vor dem Aufwachen. Nie
aber wird der Hellseher das Aufwachen vollziechen, ohne vorher das Gebet ver-
richtet zu haben: Dank euch, geistig-gottlichen Welten, daB3 ich nun wieder hin-
einsteigen darf in den Tempel meines physischen Leibes.

Ein Wort hat die Bibel, das wird zweimal ausgesprochen. Und es ist nicht
dasselbe, es kommt darauf an, was flir ein Wesen es ist, das solches ausspricht.
Einmal sagt Luzifer: «lhr sollt sein wie Gotter» — das ist zum Unsegen; das an-
dere Mal sagt es der Christus: «Ihr sollt sein wie Gotter». (Esoterische Stunde,
Aufzeichnung B. Berlin, 8. November 1912, GA 266b, S. 452)

Ein Mantram als Gebet zu sprechen

Es werden uns nun die drei Mantrams zum Gebrauch gegeben. Es webt mich; Es
wirkt mich; Es denkt mich.

Es denkt mich, das ist der Engel in mir.

Es webt mich, die Geister der Bewegung schaffen an uns.

Eswirkt mich, die Geister des Willens senken ihre Krifte hernieder.

Das erste Mantram sollen wir beim Aufwachen wie ein Gebet uns sagen.

Es webt mich, in ihm lebt fiir uns das Vaterprinzip, erfiillen diirfen uns diese
Worte mit dem Gefiihl der Dankbarkeit.

Es wirkt mich ist das Sohnesprinzip. Das Gefiihl dafiir ist Andacht und Hin-
gabe.

Es denkt mich, der Heilige Geist. Das Gefiihl der Frommigkeit soll uns da
durchdringen.



120

E.D.N. - [.C.M. — P.S.S.R. (Esoterische Stunde, Aufzeichnung B. Bern, 16.
Dezember 1912, GA 266b, S. 468)

E.D.N. — I.CM. — P.S.S.R.: Abkiirzung des Rosenkreuzerspruches “Ex Deo

Nascimur, In Christo Morimur, Per Spiritum Sanctum Reviviscimus“"”.

Gebet der Essder an die Geister des Sonnenaufgangs

Eine zweite Vorschrift lautete: Noch vor Sonnenaufgang muflte jeder Essder ein
Gebet richten an die Geister, welche die Sonne heraufsenden aus dem Welten-
raum, daB sie sie auch an diesem Tage senden mogen. — Kein Essder durfte dies
versaumen. (Esoterische Stunde, Aufzeichnung C. Ko6ln, 2. Januar 1913,
GA 266c, S. 34)

Essder-Gebet zu beten ware heutzutage eine
Unwabhrhaftigkeit

Auflerdem hatten die Essder jeden Morgen vor Sonnenaufgang in inbriinstigem
Gebet das Herautkommen der Sonne zu erflehen und dann der Gottheit zu dan-
ken, daB sie das Tagesgestirn wieder heraufgefiihrt hatte. Es gab sogar eine be-
stimmte Formel: «Ihr Gotter, Euch verdanke ...» Diese wunderschonen, erhe-
benden Gebrduche und Meditationen kann der moderne Mensch nicht mehr
iiben. Der Esoteriker soll durchaus wahr sein, wahr sein bis in den innersten
Herzensgrund, und es wiirde eine Unwahrhaftigkeit sein, wenn der heutige Eso-
teriker jeden Morgen in inbriinstigem Gebet den Sonnenaufgang erflehen und
dafiir danken wollte.

Zur Zeit der alten Essder hatte man noch die Anschauung, da3 das Welten-
system durchaus nicht so feststehend sei, sondern dal zum Beispiel der Lauf der
Gestirne usw. der Willkiir der gottlichen Wesenheiten unterworfen sei, dal3 also
einmal eines Morgens die Sonne nicht heraufsteigen wiirde. Diese Ubung ist al-
so fiir den heutigen Menschen nichts, denn der heutige Mensch weil3, daB3 es ein
feststehendes Weltensystem gibt. Es wiirde also unwahrhaftig sein, wollte er
diese Ubung machen. (Esoterische Stunde, Aufzeichnung A. Stuttgart, [zwi-
schen 17.-20.] Februar 1913, GA 266c, S. 67-68)

Steiner scheint hier den Durchschnittsmenschen vor Augen zu haben, der nicht am
morgigen Sonnenaufgang zweifelt, weil er an ein ,,feststehendes Weltensystem™

15  Rosenkreuzerspruch, in der Anthropowiki unter
http://wiki.anthroposophie.net/Rosenkreuzerspruch (2012-08-11)




121

glaubt. In philosophischem Kontext ist das allerdings eine wohlbekannte Frage, die
die menschliche Erkenntnisfahigkeit im Allgemeinen, und die Mdglichkeit, die Zu-
kunft mit Sicherheit vorhersagen zu konnen, in Frage stellt. Es zeigt sich bei Fragen
der Physik, wohin iiblicherweise der Sonnenaufgang gerechnet wird, dass alle Aus-
sagen ihre Giiltigkeit immer nur im Rahmen der Giiltigkeit gewisser Voraussetzun-
gen und Vorannahmen haben: ,,Wenn alles so lduft wie bisher und wir keinerlei Ge-
setzmdBigkeiten libersehen haben, die auf den Sonnenaufgang Einfluss haben konn-
ten — dann wird die Sonne morgen wieder aufgehen®. Ein einziger, groerer Meteo-
ritentreffer auf die Erde konnte beispielsweise dafiir sorgen, dass die Sonne morgen
nicht mehr aufgeht. Mit solchen Vorstellungen liee sich wieder fiir den Sonnenauf-
gang beten, ohne dabei unwahrhaftig zu sein. Ob ein Gebet etwas Unwahrhaftiges
an sich hat, hiangt somit vom Weltbild des Betenden ab.

Der Esoteriker darf in sein Gebet nichts Personliches
hineintragen

Wenn ein Exoteriker, der nichts von Theosophie weil, ein Gebet spricht, zum
Beispiel das Vaterunser, so hat er leicht gleich bei den ersten Worten das Gefiihl
der Wirme, von warmer Frommigkeit; das kommt aber aus einem personlichen
Gefiihl heraus. Der Esoteriker wird bei seinem Gebet zuerst ein Gefiihl der Kélte
empfinden; nichts Personliches darf er in sein Gebet hineintragen, nur den geis-
tigen Inhalt desselben muf3 er wirken lassen. Die innere, wirkliche Wirme
kommt dann aus dem Geistigen selbst heraus, nicht aus dem Personlichen.

Wenn man bei der Konzentration, der ersten Nebeniibung, sich ganz nur mit
dem einen Gegenstand, den man dazu gewihlt hat — je alltidglicher, desto besser
—, beschiftigt, Gedanke nach Gedanke an ihn reiht und dann, wenn diese Ubung
zu Ende ist und man sich nicht sofort wieder in geschéiftiges Treiben stiirzt, we-
nigstens eine Viertelstunde verstreichen 148t, dann wird man — auch nicht gleich,
nicht nach einer Woche, einem Monat, aber nach einiger Zeit fortgesetzter erns-
ter Ubung — fiihlen, wie wenn wellenformig etwas in den Kopf, in das Gehirn
hineinkdme, wie wenn wie in Wellenlinien der Atherleib in das Gehirn zuriick-
kdme. (Esoterische Stunde. Hannover, 7. Februar 1914, GA 266¢c, S. 257-258)

Das gewohnliche, egoistische Gebet

Die Meditation = sie entzieht sich Ahriman.

Das gewohnliche egoistische Gebet = es geht so in den Schlaf, dass es na-
mentlich bei Erwachsenen Ahriman nur kosmisch bekdmpft: aber die Mensch-
heit nicht von ihm befreit. = Bereich der Sonne und des Mondes. — (Aus Rudolf
Steiners Notizbuch Archiv-Nr. 304, GA 266c¢, S. 380)



122

Man muss unterscheiden zwischen Gebet und
Meditation

«Man muf3 unterscheiden zwischen Gebet und Meditation. Das gewoOhnliche
Gebet dient heute zumeist einer Befriedigung des eigenen Selbstes. Die wahre
Meditation aber ist ein Vollziehen des geistigen Willens, der den Zeitgeist in
sich tragt. Wo solche Meditation geiibt wird, da vermag eine geistige Kraft in
das irdische Geschehen hineinzuwirken. Geistige Welten wollen heute in das
irdische Geschehen hineinwirken, aber sie konnen dieses nur, wenn durch
menschliche Meditation Raum dafiir geschaffen wird. Es geschieht dadurch et-
was wie eine Aussparung im physischen Felde, in die sich geistige Wesen mit
thren Wirkungen hineinbegeben konnen.» (1. Ausfithrungen Rudolf Steiners zur
Begriindung des esoterischen Jugendkreises. Worte Rudolf Steiners aus den ver-
schiedenen, die Kreisgriindung vorbereitenden Besprechungen. GA 266C,
1914-1923, S. 436)

Unterschied zwischen Buchstaben-Mantras und
Gedankenmantras

«Die Wirkung des Vaterunsers hat jeder, der es betet. Es ist kein eigentliches
Mantram, obwohl es mantrische Krifte haben kann. Es ist ein Gedankenman-
tram. Freilich hatte es in der Ursprache [aramdisch] die grofte Gewalt. Aber da
es eben ein Gedankenmantram ist, so wird es seine Kraft nicht verlieren, und
wenn man es in tausend Sprachen iibersetzt.» (Leipzig, 17. 2. 1907, GA 96).

Kommentar eines Teilnehmers: ,,Diese Formulierung weist darauf hin, da3 ein ge-
waltiger Unterschied zwischen den orientalischen nicht iibersetzbaren Buchstaben-
Mantras und den geisteswissenschaftlichen Gedankenmantras bestehen muf3.“ (V.
Zu den Meditationsspriichen—Herzstiick der esoterischen Ubungen. GA 267, S. 49)

Gebet

Oh, ihr Michte in der geistigen Welt,

lasset mich aus meinem physischen Leib heraus
wissend in der Lichtwelt sein,

im Lichte sein,

um den eigenen Lichtleib zu beobachten,

und lasset die Gewalt der ahrimanischen Krifte
nicht zu stark sein iiber mich,



123

dass sie mir nicht unmoglich machen
zu schauen, was da in meinem Lichtleib vorgeht.

(V. Dornach, 2. Januar 1916. GA 268, S. 69)

Die Herausgeber von GA 268 fiigten zur Erlduterung noch eine Anmerkung hinzu:

«Was ich Thnen jetzt gesagt habe, meine lieben Freunde, ist nicht blof3 ein
erfundenes Gebet, sondern so hat der Christus, nachdem er durch das Mysterium
von Golgatha gegangen ist, diejenigen beten gelehrt, die ihn dann noch verste-
hen konnten in der Zeit, die er nach der Uberwindung des [Todes beim] Myste-
rium von Golgatha bei seinen intimeren Schiilern verweilt hat.» (Aus dem Vor-
trag, GA 268 S. 360)

Sich das, was man betet, vorstellen
Sich vorstellen:

Weltenlicht durchstromt auch mich. —
Mein Gebet durchstrome das Weltenlicht.

(Fiir Julia Marianne Wasteneys, 1921. GA 268, S. 82)

,»Sich vorstellen® ist eine Anweisung Steiners, wie mit diesem Gebet umzugehen ist.
Vgl. dazu auch ,,Hinweise zum Umgang mit dem Vaterunser und den Ubungen® auf
Seite 109.

Gebet fiir Schwerkranke

Aus gnadenspendender Weltenseele
Erfiille mich Kraft der Warme

Der Wirme die durchlebt
Menschenwesen

Wie durchlebt

Gotteskraft

Das weite weite All.

(Gebet fiir Schwerkranke, an Helene Rochling gegeben 1914/15. GA 268,
S. 197)

Gebet fiir den Beerdigungs-Ritus fiir Marie Hahn

Unsre Liebe folge dir,
Seele, die da lebt im Geist,



124

Die ihr Erdenleben schaut;
Schauend sich als Geist erkennt
Und was dir im Seelenland
Denkend als dein Selbst erscheint
Nehme unsre Liebe hin

Auf dass wir in dir uns fiihlen

Du in unsrer Seele findest

Was mit dir in Treue lebet.

(Zum Tode von Marie Hahn, September 1918, GA 268, S. 215)

Redaktionelle Anmerkung hiezu: ,,Dies wurde Pfarrer Hugo Schuster als Gebet fiir
den Beerdigungs-Ritus fiir Marie Hahn gegeben.* (GA 268, S. 364)

Die rechten Gedanken uiber einen Verstorbenen sind ein
Gebet

... Und wir verrichten als Menschen ein gutes, ein schones, ein herrliches Gebet,
wenn wir Uiber den Zusammmenhang [sic!] des Lebens mit dem Tode oder tiber
einen Verstorbenen so denken, dass wir sagen:

1. Es empfangen Angeloi, Archangeloi, Archai
im Atherweben das Schicksalsnetz des ------- *

2. Es verwesen in Exusiai, Dynamis, Kyriotetes
im Astral-Empfinden des Kosmos
die gerechten Folgen des Erdenlebens des -------

3. Es auferstehen in Thronen, Cherubim, Seraphim
als deren Tatenwesen die gerechten Ausgestaltungen
des Erdenlebens des -------

* Beim Schreiben an die Tafel wurde gesprochen: des betreffenden Menschen.

(V. Dornach, 4. Juli 1924. GA 268, S. 221)

Gebet zu den geistigen Leitern, den hoheren Hierarchien

Zur Einweihung des Vidar-Zweiges in Bochum



125

Ihr, die Ihr das geistige Leben leitet, und gebet den Menschen je nach den Epo-
chen, was der Mensch braucht, Thr arbeitet mit, wenn hingebungsvoll dem geis-
tigen Leben unsere Freunde hier in dieser Stadt dienen.

Solches mochten wir als Gebet zu den geistigen Leiter, den héheren Hierar-
chien in diesem Augenblick, der in zwiefacher Beziehung feierlich ist, hinauf-
senden. ... DaB} dies walten moge, das sei heute unser Weihnachtsgebet: dal3
auch dieser Zweig werden mag ein lebendiger Zeuge dessen, was als Kraft in die
Menschheitsentwickelung aus hoheren Welten hineinflieft und immer mehr und
mehr den Menschenseelen das Bewusstsein geben kann von der Wahrheit der
Worte:

Es sprechen zu den Sinnen

Die Dinge in den Raumesweiten,

Sie wandeln sich im Zeitenstrome;
Erkennend dringt die Menschenseele,
Von Raumesweiten unbegrenzt

Und unerreicht vom Zeitenstrom,

Ins Reich der Ewigkeiten ein.

(V. 21. Dezember 1913, GA 268, S. 284)

Das hohepriesterliche Gebet

Jesus versetzte sich in die Geistesschau und sprach:

Viterlicher Weltengrund:

lasse offenbar werden Deines Sohnes Schaffen,

damit durch Deines Sohnes Schaffen

auch Du offenbar werdest.

Du hast ihn zum Schaffenden gemacht

in allen fleischlichen Menschenleibern,

dass er in die Zukunft lebend fiihre Alle,

die durch Dich zu ihm kamen.

Sie werden in der Zukunft leben dadurch,

dass ihr Seelenauge bereitet ist,

Dich zu schauen als den wahrhaft Einigen Weltengrund
und den schaffenden Christus Jesus,

den Du zu ihnen gesandt hast.

Durch mich wurdest Du im Erdensein wieder offenbar,
als die Erde Deine Offenbarung umwolkte.

Solches war Dein Wille, der durch mich wirkte.

So auch, viterlicher Weltengrund,



126

lasse jetzt erstrahlen die Offenbarung,

die durch mich schon ward,

e¢he Du in der Erdenwelt offenbar wurdest. —
Durch mich ward das Wort,

das Dich offenbart, in Menschenseelen offenbar,
die durch Dich zu mir kamen.

Du warst in ithnen,

durch Dich kamen sie zu mir,

und sie haben in sich genommen

die Erkenntnis von Dir.

Von ihnen ward erkannt,

dass, was ich zu ihnen sprach,

von Dir durch mich

zu ihnen gesprochen ward.

Viterlicher Weltengrund, das erflehe ich,

dass sie, die durch mich zu Dir gekommen sind,
immer sein mogen lebend bei Dir,

wie ich bei Dir bin,

und dass sie da schauen Deine Offenbarung,
die Du liebend vor mir erstrahlen lieB3est,

bevor die Erde noch war.

Durch mich ward offenbar das Wort,

das Dich offenbart,

und ich will tragen dies Wort in Menschenseelen,
auf dass die Liebe, mit der Du mich liebest,

in 1thnen sich bewahre,

und so auch mein ewiges Leben

ihr Leben ewig bewahre.

(Johannes-Evangelium, 17. Kapitel, Das hohepriesterliche Gebet. V. Dor-
nach, 21. September 1922, GA 268, S. 336-337)

Das gotische Vaterunser

Atta unsar thu in himinam,

Veihnai namo thein.

Qimai thiudinassus theins,

Vairthai vilja theins, sve in himina jah ana airthai.
Hlaif unsarana thana sinteinan gif uns himma daga.
Jah aflet uns thatei skulans sijaima, svasve jah veis



127

afletam thaim skulam unsaraim.

Jah ni briggais uns in fraistubnajai,

ak lausei uns af thamma ubilin;

Unte theina ist thiudangardi jah mahts jah vulthus
in aivins. Amen.

... wenn wir dieses in der Sprache Wulfilas so wunderbare Gebet versuchen
in unsere heutige Sprache zu libersetzen, diirfen wir nicht wortlich {ibersetzen,
sondern miissen etwa sagen:

Wir empfinden Dich droben in geistigen Hohen,
Allvater der Menschen.

Geweihet sei Dein Name.
Zu uns komme Dein Herrschaftsgebiet.

Es walte Dein Wille, so wie im Himmel,
also auch auf der Erde.

Allvater, dessen Name die dullere Leiblichkeit
des Geistes bildet, dessen Herrschaftsbereich wir
anerkennen wollen, dessen Wille walten soll, Du,

Du sollst auch das Irdische durchdringen,
so dass wir unsern Leib tdglich werden neu
entstehen sehen gewissermafen durch die
irdische Erndhrung.

Dass wir im sozialen Leben nicht einer des
andern Schuldner werden, dass wir uns als
gleiche Menschen gegeniiberstehen, dass wir
nicht mit dem Geistig—Leiblichen verfallen:

LaB uns nicht verfallen in dasjenige, was aus
unserem Leibe heraus unseren Geist in Finsternis
bringt, sondern erldse uns aus den Ubeln, die
aber entstehen, wenn wir zu stark mit dem
Geiste 1n das Leibliche hinein verfallen wiirden.



128

Dein ist der Herrschaftsanspruch,

Dein ist das Machtrecht,

Dein ist die Offenbarung als Licht, als Glanz,
als allwaltende soziale Liebe.

(V. Dornach, 15. Mai1 1921, GA 268, S. 342-343)

Das makrokosmische Vaterunser

Aus den Tiefen unserer Weltevolution ertont jenes urewige Gebet, das als Ver-
kiindigung des Weltenwortes gesprochen worden ist, da sich das Mysterium von
Golgatha vollzog. Und tief tonte hin das urewige Gebet, das dem Mikrokosmos
in tiefster Seele kiinden sollte aus dem Innersten des menschlichen Herzens her-
aus das Geheimnis des Daseins. Es sollte erklingen in dem, was uns als «Vater-
unser» verkiindet worden ist, als es ertonte vom Osten nach dem Westen. Doch
wartend verhielt sich dieses Weltenwort, das damals in den Mikrokosmos sich
hineinsenkte, auf dafl einstmals es zusammenklingen diirfe mit dem Fiinften
Evangelium; heranreifen muflten die Menschenseelen, um das zu verstehen, was
vom Westen her als das urélteste, weil das makrokosmische Evangelium, wie
ein Echo nun entgegenklingen soll dem mikrokosmischen Evangelium des Os-
tens.

Wenn wir Verstindnis entgegenbringen dem gegenwairtigen Augenblick,
dann wird uns auch das Verstiandnis dafiir aufgehen, dafl den vier Evangelien
hinzugefiigt werden kann ein fiinftes. So mégen denn am heutigen Abend zu des
Mikrokosmos Geheimnissen hinzu die Worte erklingen, welche die Geheimnis-
se des Makrokosmos ausdriicken. Als Erstes des Fiinften Evangeliums soll hier
ertonen das makrokosmische Gegenbild des mikrokosmischen Gebetes, das
einstmals verkiindet wurde vom Osten nach dem Westen. So klinge wider als
Zeichen des Verstindnisses das makrokosmische Weltengebet, enthalten im
Fiinften, uralten Evangelium, das verbunden ist mit dem Mond und dem Jupiter,
so wie die vier Evangelien verbunden sind mit der Erde:

AUM, Amen!

Es walten die Ubel,

Zeugen sich 16sender Ichheit,

Von andern erschuldete Selbstheitschuld,
Erlebet im taglichen Brote,

In dem nicht waltet der Hrmmel Wille,

Da der Mensch sich schied von Eurem Reich
Und vergall Euren Namen,

Ihr Viter in den Himmeln.



129

Das Vaterunser war als Gebet der Menschheit gegeben worden. Dem mik-
rokosmischen Vaterunser, das verkiindet wurde vom Osten nach dem Westen,
tont nun entgegen das uralte makrokosmische Gebet. So tont es wider, wenn es,
recht verstanden von Menschenseelen, hinausklingt in die Weltenweiten und
zuriickgegeben wird mit den Worten, die geprdgt worden sind aus dem Makro-
kosmos heraus. Nehmen wir es mit uns, das makrokosmische Vaterunser, fiih-
lend, da3 wir damit beginnen, das Verstdndnis zu erringen fiir das Evangelium
der Erkenntnis: das Fiinfte Evangelium. Tragen wir von diesem wichtigen Au-
genblick nach Hause in unserer Seele mit Ernst und Wiirde unser Wollen, tragen
wir nach Hause die GewiB3heit, dal3 alle Weisheit, nach der da sucht die Men-
schenseele — wenn das Suchen ein echtes ist —, eine Gegenstromung ist der kos-
mischen Weisheit; und alle in selbstloser Liebe der Seele wurzelnde Menschen-
liebe aus der in der Menschheitsevolution waltenden Liebe erfruchtet. (Anspra-

che zur Grundsteinlegung des Dornacher Baues am 20. September 1913,
GA 268, S. 347-349)

Die Sonntagshandlung fiir Kinder (Ausschnitt)

Nun handelt es sich darum, dal3 eben der Moment eintritt, in dem die Kommuni-
on vollzogen werden sollte oder etwas Kommunionartiges. Es ist also dann so,
daB sich der Handelnde zu den Kindern wendet. Nachdem er die Worte, die ich
ausgedriickt habe, gesprochen hat, wendet sich der Handelnde zu den Kindern
und spricht, indem er sie gewissermallen vorbereitet zu demjenigen, was als ein
Ersatz fiir den Empfang der Kommunion gesprochen werden soll:

Meine Lieben! Wir lernen, um die Welt zu verstehen.

Wir lernen, um in der Welt zu arbeiten.

Die Liebe der Menschen zueinander belebt alle Menschenarbeit.
Ohne die Liebe wird das Menschensein 6de und leer,

Christus ist der Lehrer der Menschenliebe.

So weit spricht der Handelnde zu den Kindern iiber das Verhiltnis, in dem
der Christus zu ihnen steht. Nun folgt das gemeinsame Gebet, das chorméafig
gesprochen wird:

Wir erheben all unser Empfinden und Denken zum Gottesgeiste.
Wir verehren den Gottesgeist.

Wir lieben den Gottesgeist.

Wir werden gedenken des Gottesgeistes,

Wenn wir allein sind,



130

Und auch, wenn wir mit Menschen zusammen sind.
Dann wird er mit uns sein.

Sie miissen alle Einzelheiten beachten. Sie miissen insbesondere Thre Auf-
merksamkeit darauf wenden, daf hier dieses Wenden zum Gottesgeiste verlangt
wird, «wenn wir allein sind, und auch, wenn wir mit Menschen zusammen
sind».

Nun folgt eben dasjenige, was zundchst wie eine Art Surrogat der Kommu-
nion eingefiihrt werden mul}, das eben die verschiedenen Formen annehmen
kann, insofern man sie schon Kindern geben oder ithnen einen hinweisenden Er-
satz dafiir geben kann. Wir kénnen nicht mehr tun, als dal der Handelnde an
jedes einzelne Kind herantritt und spricht, indem er dem Kinde die Hand auflegt
oder die Hand reicht — also das wird zu jedem einzelnen Kinde gesprochen, in-
dem die ganze Reihe [der Kinder] durchgegangen wird, vordem war es nur zu
threr Gesamtheit gesprochen:

Der Gottesgeist wird sein mit dir, wenn du ihn suchest.
Das Kind antwortet:
Ich will 1thn suchen.

Sie miissen das also nicht als eine Belehrung auffassen, sondern als eine Ze-
remonie. (Vortrag gehalten vor Theologen und Theologie-Studierenden. Die
Sonntagshandlung. Stuttgart, 4. Oktober 1921 (vormittags), GA 269, S. 26-27)

Bedeutung des vorbereitenden Gebets fiir die christliche
Stimmung des Unterrichts

Ich meine doch, meine lieben Freunde, dal3 es sich nicht darum handeln kann,
ein solches Kind eben im Anfang zu ersticken, sondern daB3 es sich lieber darum
handeln sollte, zu arbeiten an dem, was gewollt wird. Selbstverstindlich kann
da, wo Lebendiges und nicht Dogmatisches gewollt wird, jede Einwendung nur
willkommen sein. Es wird Thnen aber gerade an diesem Beispiel klar sein kon-
nen, wie iiberall eben aus dem Lebendigen heraus das Kultusartige gesucht wer-
den muB. Ich habe Sie ja schon aufmerksam machen konnen auf den Gebetscha-
rakter desjenigen, was der die Handlung Vollziehende selbst als vorbereitendes
Gebet haben kann. In einer dhnlichen Weise wird ja jeder Unterrichtsmorgen
von uns begonnen, natiirlich in entsprechend einfacher Weise. Das natiirlich
geht nun hinaus tiber das Prinzip, wenn das Prinzip nur in ganz abstrakter Weise
gefallt wird. Wenn das Prinzip in ganz abstrakter Weise gefa3t werden wiirde,
diirften wir natiirlich iiberhaupt nicht irgend etwas an die Spitze des Unter-
richtsmorgens stellen, sondern miifliten glatt [mit dem Unterricht] anfangen. Das



131

wiirde aber nach meiner Uberzeugung ganz unmdoglich sein, weil ja schlieBlich
doch aller Unterricht Stimmung in sich haben mul3 und schlieBlich die christli-
che Stimmung nicht etwas sein kann, was ganz als ein Abstraktum {iber dem
Ganzen schwebt, sondern was in jede Einzelheit hineingehen muf3. Etwas Prin-
zipielles kann es im Leben der Welt iiberhaupt nicht geben, sondern es kann nur
das sich in Leben Wandelnde geben. Das darf man nicht als eine Inkonsequenz
betrachten, sondern als eine Forderung des Lebens selbst. (Vortrag gehalten vor
Theologen und Theologie-Studierenden. Stuttgart, 4. Oktober 1921 (vormittags),
GA 269, S. 37)

«E1ine Art Gebet»: Besinnung auf die geistigen Méchte

Zunichst eine Anmerkung der Herausgeber von GA 269 zur nachfolgenden Stelle:
,Im Rahmen des ersten Vortrages des Schulungs-Kurses fiir die zukiinftigen Lehrer
der in Griindung befindlichen Waldorfschule am 21. August 1919 («Allgemeine
Menschenkunde», GA 293) forderte Rudolf Steiner die Anwesenden zu einer Besin-
nung auf die geistigen Méchte auf, «in deren Auftrag und deren Mandat jeder ein-
zelne von uns gewissermallen wird arbeiten miissen». Hierauf folgt die Ankiindi-
gung einer «Art Gebet», dessen Wortlaut von den Teilnehmern nicht mitgeschrieben
wurde, da sie sich vermutlich sogar von ihren Plidtzen erhoben hatten. Erst spiter
wurde der Wortlaut von verschiedenen Teilnehmern aus der Erinnerung niederge-
schrieben. Der wiedergegebene Text wurde verfafit von Caroline von Heydebrand.*
(Anmerkung zu Seite 155, GA 269, S. 237)

Wir wollen unsere Gedanken so gestalten, daB3 wir das BewuBtsein haben kon-
nen: Hinter jedem von uns steht sein Engel, ihm die Hiande sanft aufs Haupt le-
gend; dieser Engel gibt Euch die Kraft, die Ihr braucht. — Uber Euren Hauptern
schwebt der Reigen der Erzengel. Sie tragen von einem zum andern, was einer
dem andern zu geben hat. Sie verbinden Eure Seelen. Dadurch wird Euch der
Mut, dessen Ihr bediirft. (Aus dem Mut bilden die Erzengel eine Schale.) — Das
Licht der Weisheit wird uns geschenkt von den erhabenen Wesenheiten der Ar-
chai, welche sich nicht im Reigen abschlieen, sondern aus Urbeginnen kom-
mend sich offenbaren und in Urfernen verschwinden. Sie ragen nur wie eine
Tropfenform hinein in diesen Raum. (In die Schale des Mutes hinein fillt von
dem wirkenden Zeitgeist ein Tropfen des Zeitenlichtes.) (Meditationen, Spriiche

und Ratschlidge fiir Lehrer und Erzieher. Aufzeichnungen von Caroline von
Heydebrand. GA 269 S. 155)

In GA 293, S. 217 — 218, wird dieses Thema nochmals aufgegriffen und die — teil-
weise ausfiihrlicheren — Notizen zweier weiterer Teilnehmer werden wiedergegeben.
Es finden sich dabei jedoch nichts, was ein anderes Licht auf das Thema ,,Gebet™
werfen wiirde, als es in der oben gegebenen Darstellung von Heydebrands zu finden
ist.



132

Gebet fiir den Lehrer / die Lehrerin

Lieber Gott, mache, da3 ich mich in bezug auf meine personlichen Ambitio-
nen ganz ausléschen kann.

Christus, mache besonders an mir wahr den paulinischen Ausspruch: Nicht
ich, sondern der Christus in mir. (Gebet. GA 269, S. 183)

Dieses Gebet ist an dieser Stelle in GA 269, S. 183 nur mit ,,Gebet* {iberschrieben,
was mancherlei Fragen aufwerfen kann. Sowohl der Betende als auch der Geistes-
schiiler miissen ja etwas wollen, andernfalls stellt sich die Frage, woher der Antrieb
zum Beten kommen sollte: Nicht ich bete, sondern ,,es betet mich*“? (Diese Formu-
lierung ist nicht ganz so absurd, wie sie aussieht, siehe ,,Es wirkt mich* in GA 266b,
S. 462). Menschliches Streben ohne personliches Interesse? Streben an sich? Streben
lassen? Selbst wenn das Gebet, die Ubungen vollzogen werden, weil man nichts
damit erreichen will, sondern weil es einem einfach ein Bediirfnis ist, auch dann hat
man immerhin sein Bediirfnis befriedigt. Ist das Bediirfnis nach dem téglichen Gebet
nun keine personliche Ambition? Eine teilweise Beantwortung diese Frage findet
sich im folgenden Zitat:

Im Sinne solcher Weltanschauungen leben heif3t an seiner eigenen geistigen
Vervollkommnung arbeiten. Und nur wenn der Mensch das tut, dient er dem
Weltganzen. Sich vervollkommnen ist keineswegs Selbstsucht. Denn der un-
vollkommene Mensch ist auch ein unvollkommener Diener der Menschheit und
der Welt. Man dient dem Ganzen um so besser, je vollkommener man selbst ist.
Hier gilt es: «Wenn die Rose selbst sich schmiickt, schmiickt sie auch den Gar-
ten.» (Uber einige Wirkungen der Einweihung, GA 10, S. 148)

Auch wurde schon gesagt, dass die Umwandlung der niederen Seelenglieder in die
hoheren durch die Arbeit des Ich erfolgt (sieche die Diskussion im Anschluss zu ,,Das
Vaterunser soll taglich gebetet werden auf S. 70). Es stellt sich die Frage, wozu le-
be ,,Ich* tiberhaupt, wenn ich dann Christus in mir die Arbeit machen lasse? Die fol-
gende Stelle konnte eine ungefidhre Antwort geben:

Ein gutes Mittel, das jeder anwenden kann, um zu groBerer Klarheit iiber
seine eigene Personlichkeit zu gelangen, besteht darin, dal man sich ofter im
Leben gewisse Abschnitte macht, mindestens aber einmal in einem Jahr, viel-
leicht an unserem Geburtstage. Dann sollen wir uns fragen: Was habe ich nun an
guten und schlechten Taten im Verlaufe dieses Abschnittes zu verzeichnen?
Wenn wir uns dann ernstlich priifen, werden wir in den meisten Féllen finden,
daB unsere guten Taten nicht von unserer Personlichkeit herriihren, sondern dal3
wir sie aus einem inneren Impuls heraus geschehen lieBen. Dieser innere Impuls
ist unser Schutzengel, der uns zu unseren guten Taten treibt. Auf der anderen



133

Seite sollten wir uns nun nicht génzlich darauf verlassen und bei jeder Gelegen-
heit denken: Der Schutzengel wird mir den Impuls schon eingeben — denn das
wire ganz verkehrt; der Schutzengel wiirde uns bald verlassen, das heilit in ge-
wisser Beziehung eben verlassen. (Esoterische Stunde, Aufzeichnung A, Prag,
29. Miérz 1911, GA 266b, S. 1691)

Also, so ganz darf man sich auf den Engel zwar auch nicht verlassen, aber die inne-
ren Impulse, die uns zu unseren guten Taten treiben — und dazu zdhlt vermutlich
auch das Gebet oder die Seeleniibung —, stammen von ihm. Bleibt dann dennoch die
Frage, was dann von mir stammt — nur die inneren Impulse zu den schlechten Taten
— oder nicht einmal diese? Das folgende Zitat deutet in diese Richtung:

Er ist gewaltig und stark, der zu Weihnacht geboren ward. Das ist der Heili-
ge Christ. Es lobt ihn alles, was da ist, nur nicht ganz allein der Teufel, der durch
seinen groBen Ubermut so war, dal ihm die Holle zuteil ward. In der Hélle ist
mikel Unrat (mikel — das ist das alte Wort fiir grof3, méchtig). In der Holle ist
grofler Unrat. Wer da seine Heimat hat, wer also in der Holle zu Hause ist, mul3
wahrnehmen: die Sonne scheint da niemals nicht, der Mond hilft, hellet nieman-
den, noch die lichten Sterne. Da muf} jeder, der etwas sieht, sich sagen, wie
schon es wire, wenn er in den Himmel gehen konne. Er wére ganz gern in dem
Himmel. Im Himmelreich steht ein Haus. Ein goldner Weg dazu geht. Die Sau-
len sind Mermel, (also von Marmor), geziert mit Edelgestein. Da aber kommt
niemand hinein, als der von Slinden ganz rein ist. Wer zu der Kirche geht und da
ohne Neid steht, der mag wohl hoheres Leben haben, denn es wird immer junges
gegeben, das heillt, wenn er zuletzt sein Leben geendet hat — erinnern Sie sich,
ich habe hier einmal das Wort «Jiingern» vom Atherleib eingefiihrt; hier haben
Sie das in der Volkssprache sogar! — also wenn er «jung» ist gegeben der En-
gelsgemeinde, wohl ihm, daB3 er darauf warten kann, denn im Himmel ist das
Leben rein. — Und nun sagt der, der also dieses Weihnachtslied betet: Ich habe
gefangen gedient leider einem Mann, der in der Holle umgeht, der entwickelt hat
meine Missetat. Hilf mir, heiliger Christ, dall ich von seinem Gefangse, (Ge-
fangnisse), gelost werde, das heilit: aus dem Gefangnis des Bosen gelost werde.
(Nach einer Auffiihrung zweier Weihnachtspiele, eines pfélzischen Hirtenspieles
und eines Dreikonigspieles aus Oberufer bei PreBburg. Dornach, 26. Dezember
1915, GA 274, S. 23)

In der redaktionellen Anmerkung (GA 269, S. 241f) zu dem eingangs wiedergege-
benen ,,Gebet* wird auf den Vortrag vom 20. 4. 1923 verwiesen und riickt dasselbe
nochmals in ein anderes Licht:

Eine etwas ausfiihrlichere Fassung gibt es in GA 306:



134

Fiir die Menschen im allgemeinen mag es verschiedene Gebete geben; fiir
den Lehrer gibt es auBBerdem noch dieses Gebet: «Lieber Gott, mache, dal ich
mich in bezug auf meine personlichen Ambitionen ganz ausléschen kann.» Und:
«Christus, mache besonders an mir wahr den paulinischen Ausspruch: Nicht ich,
sondern der Christus in mir.» — Wie gesagt, flir die anderen Menschen mag es
mancherlei Gebete geben, fiir den Lehrer gibt es gerade dieses Gebet zu dem
Gott im allgemeinen und zu dem Christus im besonderen, damit in ihm der rich-
tige heilige Geist der wahren Erziehung und des wahren Unterrichts walten
kann. Denn dies ist die richtige Dreieinigkeit fiir den Lehrer. (Sechster Vortrag,
Dornach, 20. April 1923, GA 306 S. 131-132)

Zwar muss der Lehrer, die Lehrerin auch etwas wollen — zumindest eine gute Lehr-
kraft sein —, aber es ist im Kontext der Waldorfpddagogik auch einzusehen, dass es
nicht statthaft wire, die Kinder nach den Bediirfnissen und Vorstellungen der Lehr-
kraft zu ,,modellieren®, da das in Konflikt mit der freien Entfaltung der Individualitét
des Kindes stiinde (,,Aus dieser Schiilerin mache ich eine hervorragende Pianistin®).
Aufgrund der Ausfithrungen von Rudolf Steiner im vorangehenden Absatz wurde
nun auch die Uberschrift von ,,Gebet* auf ,,Gebet fiir den Lehrer / die Lehrerin® an-
gepasst.

Gebet oder Wochenspruch nicht bei Eurythmiekursen

Frau Fels: In der Schule muf3 man die Kinder zur Ruhe kommen lassen nach der
Stunde. Kommt das fiir Schiiler der Eurythmie-Schule auch in Frage? Manche
Schiiler haben einen Wochenspruch (aus dem «Seelenkalender») oder etwas
dhnliches [sic!] zu machen gewiinscht.

Dr. Seiner: Es empfiehlt sich nicht, mit dem Wochenspruch zu beginnen, da
doch alle moglichen Leute in die Kurse aufgenommen werden, die auch nicht
alle Mitglieder der Gesellschaft sind. Das gibt ein gewisses « air», liber das bald
gespottet werden kann.

In anderen Schulen ist es gebrduchlich, dal man am frithen Morgen mit ei-
nem Gebet anfdngt. Meinen Sie, dal man das auch machen kann? Das geht ei-
gentlich nicht. (Konferenz im Eurythmeum Stuttgart, mit den Lehrerinnen und
Dozenten. Nach Aufzeichnungen einiger Teilnehmer, 30. April 1924, GA 277a,
S. 139)

Gebet: eurythmisch im Riickwartsschreiten

Sie bekommen dadurch sogleich die Anschauung, daf3 alles dasjenige, was eine
Riickwéartsbewegung ist in dem Raume, in dem man die Eurythmie ausfiihrt,



135

immer das Aufsteigen zu einem Umfassenderen bedeutet; ein Vorwirtsschreiten
bedeutet ein Hineingehen in ein weniger Umfassendes.

Damit Sie sehen, wie das ist, driicken Sie auf diese Art durch das Schreiten
das aus: Zu Himmelsméchten streb' ich — riickwértsgehend. Ich werde gleich
etwas dagegenstellen, damit Sie den Unterschied dagegen merken: In mein
Kadmmerchen verschlie3' ich mich. — Jetzt driicken Sie nur dieses, dal} Sie beim
ersten nach einem Umfassenden streben, driicken Sie dies nur durch die Schritte
aus; das muf in der Form drinnen liegen: riickwérts. In mein Kdmmerchen ver-
schlief}' ich mich: vorwérts. Sehen Sie, so haben wir die Mdglichkeit, im Vor-
und Riickwértsschreiten den ganzen inneren Sinn, der in diesem Angedeuteten
liegt, auszudriicken.

So etwas ist nun ganz besonders wichtig iiberhaupt fiir die Biihnenkunst.
Denn nur dadurch, dal} man den Sinn von Vor- und Rickwirts- und Seitwarts-
schreiten kennenlernt, nur dadurch lernt man auf der Biihne gehen. Sonst wird
man es zuwege bringen, dall, wenn man ein Gebet auf der Biihne spricht, man
unter Umstdnden vorwértsschreitend etwas Gebetartiges spricht — was etwas
Schreckliches ist —, wihrenddem das Riickwartsschreiten beim Gebet das
Selbstverstdndliche ist. Wenn man zum Ausdrucke bringt, dal man etwas lehren
will, also es in die Gedanken treiben will, wird man nicht nach riickwarts schrei-
ten, sondern dann wird man nach vorwirts schreiten.

Bei Konversation wird man nicht nach riickwarts, nicht nach vorwiérts
schreiten, sondern man wird nach der Seite schreiten, denn ein ordentlicher
Konversationston ist metaphorisch gebildet. (Neunter Vortrag, Dornach, 4. Juli
1924, GA 279, S. 170)

Gebet des Atlantiers in einem Grundton

Es gab noch Zeiten, wo der Mensch, wenn er wissen wollte, wie er sich beneh-
men sollte, hinausging und horchte auf die Quelle, wie sie rieselte: das sagte ihm
etwas. Und wenn er hinausging, um zu horchen, dann horte er hin auf einen
Grund- und Unterton, der vorhanden war wie ein musikalischer Grundton, den
der Atlantier verstand. Es ist eine einfache, mehrgliedrige Silbe; die lebte in der
ganzen Umgebung des Atlantiers; die ging durch alles hindurch, und der Atlan-
tier sagte sich: In diesem Grundton spricht der Gott zu mir. Und wenn er sein
Gebet zu seinem Gott richten wollte, geschah es in diesem Grundton. Die Weis-
heit des alten Atlantiers muflite sich in die unsrige verwandeln, damit der
Mensch vorwiértsschreiten konnte. Aber wir werden in der Entwickelung wiede-
rum das BewuBtsein des Atlantiers erringen miissen, zu dem unsrigen hinzu.
Manchmal miissen wir das Opfer bringen, daB3 das Alte fiir eine Zeit wie



136

schlummernd liegen muf3. (Planetenentwickelung und Menschheitsentwicke-
lung. Zweiter Kongref3-Vortrag in Miinchen am 20. Mai 1907, GA 284, S. 62)

Weiherede, wie ein Gebet an den Geist des Weltenalls

Und derjenige, der dienen durfte mit seiner Person bei diesem Tempelbau, er
sprach Worte, die wir iibersetzen diirfen in unsere Sprache:

«Du Geist des Weltenalls, der Du dich verkiindigst unserer wahren Selbster-
kenntnis, Du hast gniddig das Wort gehalten, welches Du uns gegeben hast,
da Du sdhest unsere Arbeit, wie sie geleistet wurde seit Jahren von Deinen
Dienern; und offenbar wird es heute in dieser Stunde. Zwar vermdgen die
weitesten Geistesrdume Dich nicht zu fassen, groBBer Geist des Weltenalls,
der Du mit Deinen Gedanken alle Deine Werke durchdringst, der Du woh-
nen willst in den Worten, die von unseren Lippen ertonen diirfen; wie viel
weniger konnen Dich fassen diese Tempelmauern, die wir Dir erbaut haben.
Siehe aber, Geist des Weltenalls, der Du Dich ankiindigst in unserer wirkli-
chen Selbsterkenntnis, auf den Willen zum Verstehen, auf die Sehnsucht
nach Erkenntnis Deiner Diener! Siehe, Geist des Weltenalls, Durchdringer
eines jeglichen Ichs, auf uns herab, und 1a3 Deine Augen offen sein iiber
diesem Bau, wo Du beschlossen hast zu wohnen! Erhore unsere Gefiihle, die
danach dringen, durch unsere Arbeit des EinflieBens Deines Geistes in die
Raume, die wir Dir gewidmet haben, uns wiirdig zu zeigen!»

Ich mufite zu den Worten des Alten Testamentes, zu den Salomonischen
Worten greifen, um das auszudriicken, was wir selber aus dem Geiste der mit
der Welt fortgeschrittenen Menschenentwickelung heraus wie ein Gebet zu rich-
ten haben an den Geist des Weltenalls, der in allen Herzen wohnt, die nach wah-
rer Selbsterkenntnis streben. Wenn wir etwas in uns entwickeln konnen von den
hingebungsvollen Gefiihlen, durch welche in allen Zeiten aufgerufen worden ist
der Geist einer Gemeinde gegeniiber einem Bau, so la3t uns dieses Gefiihl in
unseren Herzen erstehen! Indem wir in diesem Raum weiterarbeiten, werden wir
schon sehen, wie anders unsere Arbeit geleistet werden kann als in einem sons-
tigen gleichgiiltigen Raum. (Die Einweihung des Stuttgarter Hauses. Weiherede.
Stuttgart, 15. Oktober 1911 nachmittags, GA 284, S. 146)

Im Abschnitt der redaktionellen ,,Hinweise und Lesarten werden in GA 268 zusitz-
liche Erlduterungen gegeben:

«Wenn wir gedenken, dal wir Diener sein wollen des Geistes durch das
Wort in diesem Bau, der in Symbolen und Formen ein Ausdruck des Geistes,
dem wir dienen, sein soll, dann darf in unsere Seele hereinklingen in etwas ver-



137

dnderter Form, umgesetzt in unsere theosophischen Gedanken, ein Wort, das vor
langer, langer Zeit ergriffen hat und erbaut unzihlige Herzen, die alles was sie
ibrig hatten, zusammengetragen hatten, um dem Geiste, dem sie dienten, einen
Tempel zu bauen. Und derjenige, der dienen durfte mit seiner Person bei diesem
Tempelbau, er sprach Worte, die wir iibersetzen diirfen in unsere Sprache: / Du
Geist des Weltenalls ... / Ich mufite zu den Worten des Alten Testamentes, zu
den Salomonischen Worten greifen, um das auszudriicken, was wir selber aus
dem Geiste der mit der Welt fortgeschrittenen Menschenentwickelung heraus
wie ein Gebet zu richten haben an den Geist des Weltenalls, der in allen Herzen
wohnt, die nach wahrer Selbsterkenntnis streben. » — Es bezieht sich dies auf das
Gebet Salomons bei der Einweihung des Tempels zu Jerusalem, 1. Konige 8, 26.
Die Worte Rudolf Steiners sind aber weit mehr als nur eine einfache Uberset-
zung. (Hinweise und Lesarten, GA 268, S. 366)

Ein Gebet 1n stiller Art

Die Geister, die verbunden waren mit der Theosophie in ihrer besten Form, so
lange sie besteht, sie werden ihre Hilfe hereinsenden in diesen Raum; so spricht
das Gefiihl, daB sie es tun mdgen, so aber spricht auch ein Gebet, das an sie in
stiller Art gerichtet sein mége. Wenn wirken die Meister der Weisheit und des
Zusammenklangs der Empfindungen, die wir anrufen, an einem Orte, wo wir
streben nach Erkenntnis, nach Harmonisierung, nach einem Halt unseres Le-
bens, dann gedeiht dieses Werk.

Mogen diese guten Geister der theosophischen Bewegung ihren Segen dazu
verlethen, wenn ich aus allen Thren Herzen heraus in dieser Stunde schreiben
mochte, nicht mit physischen Worten, sondern nur mit geistigen Worten etwas
wie einen Geleitspruch iiber die Pforte dieses Hauses, der sich eintragen soll in
unsere Herzen, so da3 wir keine physischen Augen brauchen, wenn wir ihn le-
sen bei unserem Eintritt in dieses Haus, und den wir im Herzen behalten bei un-
serem Verweilen in diesem Haus, bei unserem Austritt aus diesem Haus, bei
dem wir die Sehnsucht mitnehmen, immer wieder uns zur Pflege der Theosophie
zu versammeln. Geschrieben sei iiber die Pforte:

Wer eintritt, bringe Liebe diesem Heim,
Wer drinnen weilt, suche Erkenntnis an diesem Ort,
Wer austritt, nehme Frieden mit aus diesem Haus!

(Die Einweihung des Stuttgarter Hauses. Wetherede. Stuttgart, 15. Oktober
1911 nachmittags, GA 284, S. 146-147)

Wenn hier gesagt wird, dass das Gebet ,,in stiller Art™ erfolgt, so konnte gemeint
sein, dass man sich das Gebet zunédchst ins Bewusstsein ruft, danach jedoch an die



138

Worte nicht mehr denkt, aber weiter in der Stimmung lebt, die das Gebet ausldste.
Wenn das so zu verstehen ist, dann stellt sich die Frage, wie das bei Gebeten, die
nicht ,,in stiller Art* erfolgen, gemeint ist. Es ist kaum anzunehmen, dass die Ge-
betsstimmung nach dem Gebet wie weggewischt sein und man zur Tagesordnung
iibergehen soll. Mdoglicherweise liegt die Erkldrung darin, dass dieses Gebet derart
internalisiert wird, dass beim Betreten und Verweilen im Stuttgarter Haus der Text
des Gebets nicht mehr ins Bewusstsein geholt werden muss, sondern die Stimmung
unmittelbar hervorgerufen werden kann.

Der tibersinnliche Mensch zeigt sich, wo das Wort
Gebet wird

In der duBeren physischen Vollendung des Menschen, was ist da der iibersinnli-
che Mensch? Wo tritt uns noch eine Andeutung entgegen von dem iiberphysi-
schen Menschen in dem duBleren physischen Menschen? Nirgends anders als da,
wo der Mensch dem Worte das einverleibt, was in seinem Innern lebt, wo er
spricht, wo das Wort Weisheit und Gebet wird und — ohne die gewohnliche oder
irgendeine sentimentale Nebenbedeutung dieser Worte — in der Weisheit und im
Gebete dem Menschen[leibe] sich anvertrauend, Weltenrdtsel umhiillt! Das
Wort, das in dem Menschen Fleisch geworden ist, das ist der Geist, das ist die
Spiritualitét, die sich ausdriickt auch im physischen Menschen. Und wir werden
entweder den Bau schaffen, den wir schaffen sollen oder wir werden dies nicht
tun, sondern es zukiinftigen Zeiten iiberlassen miissen. Wir werden es tun, wenn
wir in der Lage sind, unseren Innenraum zum ersten Male in entsprechender
Weise zu gestalten, so vollkommen als es heute geht, ganz abgesehen davon,
wie der Bau nach auflen sich darstellen wird. Da konnte er von allen Seiten mit
Stroh umhtillt sein — das ist ganz gleichgiiltig. Der dullere Anblick ist fiir die du-
Bere profane Welt da, die das Innere nichts angeht. Der Innenraum wird das
sein, um was es sich handelt. Was wird er sein?

Er wird sich so darbieten, daB3 jeder Blick, den wir werfen, auf etwas fallt,
das uns ankiindigt: dies driickt in den Farben und Formen, in seiner ganzen Far-
ben- und Formensprache, in all dem, was es ist, in all seinem real Lebendigen
dasselbe aus wie das, was an diesem Orte getan und gesprochen werden kann,
was der Mensch seinem eigenen Leiblichen anvertrauen kann als das Spirituells-
te an thm. Und eins wird sein an diesem Bau, was in thm als Weisheit, als Gebet
Menschenritsel kiindet, und dasjenige, was den Raum umschliefft. Und natur-
gemal} wird es sein, dall das Wort, das hinausdringt in den Raum, sich selbst so
begrenzt, dal} es gleichsam auffillt an den Wénden, und an den Wénden dasje-
nige trifft, was thm so verwandt ist, dal} es wieder zuriickgibt an den Innenraum,
was gegeben wird durch den Menschen selber. Von dem Zentrum des Wortes



139

nach der Peripherie des Wortes wird ausgehen die Dynamik, und ein peripheri-
sches Echo der Geisteskundschaft und Geistesbotschaft selber soll das sein, was
als Innenraum sich darbietet, nicht als Fenster sich durchbrechend, sondern an
seinen Grenzen, an dem, was er selber ist, zugleich begrenzt und zugleich sich
frei 6ffnend nach den Weiten der spirituellen Unendlichkeit. (Der Ursprung der
Architektur aus dem Seelischen des Menschen und ihr Zusammenhang mit dem
Gang der Menschheitsentwickelung. Erster Vortrag, Berlin, 12. Dezember 1911,
GA 286, S. 25)

Gebet und Baukunst

Sehen Sie, das wird der Fortschritt von der Gotik zur geisteswissenschaftlichen
Baukunst sein: In der Gotik war das Gebet: «O Vater der Welt, l1a3 uns mit Dir
in Deinem Geiste vereinigt sein!» So ist die Gotik geformt. Und diejenigen, die
sich dazu bequemen werden, das anzunehmen, was diesem Gebet gewéhrt wird,
die wirklich verstehen die lebendige Entfaltung der Geisteswissenschaft, die
werden entritseln das Rétsel des Menschen in seinem Werden. Und dann wird
der Mensch — nachdem die Formen des baukiinstlerischen Gedankens gestrebt
haben, sich mit dem Geiste zu vereinigen, aber zundchst das Streben darstellend
—, dann wird er fiihlen, wie er als Mensch durchgeistigt wurde von dem verbor-
genen Geiste, und als Umbhiillung ein Haus um sich haben kann, das unmittelbar
das menschliche Wesen zum Ausdruck bringt, das menschliche Wesen in sei-
nem inneren, seinem lebendigen Werden erfal3t.

«Wir leben in der Landschaft, aber der Geist ist unter uns» — so sagte der
griechische baukiinstlerische Gedanke.

«Wir leben im Hause, oder besser gesagt, wir <weilen> im Hause, und der
Geist kommt zu uns in unseren Raumy, — das ist der christliche baukiinstlerische
Gedanke.

«Wir weilen im Hause, aber wir erheben die Seele dadurch, dall wir uns ah-
nend zum Geiste erhebeny, — das ist der gotische baukiinstlerische Gedanke.

«Wir gehen in Verehrung in den Geist ein, auf da3 wir eins werden mit dem
Geiste, der sich ausgie8t um uns herum in den Formen, weil um uns herum die
Geister der Form sind, und der in Bewegung kommt, weil hinter den Geistern
der Form die Geister der Bewegung stehen», — das ist der neue baukiinstlerische
Gedanke! (Der neue baukiinstlerische Gedanke. Dritter Vortrag, Dornach, 28.
Juni 1914, GA. 286, S. 85)



140

Das echte Gebet besteht im lebendigen Erfiillen unseres
Inneren

Wahrhaftige Begeisterung und Hingabe ist notwendig! Aber diese Begeisterung
und Hingabe wird uns werden, wenn wir in Liebe uns aufschwingen zu dem
Geiste, der die Menschheit geleitet hat von Anbeginn ihrer Entwickelung im
Kosmos, und der auch uns nicht verlassen wird, wenn wir uns thm von rechtem
Herzen und im rechten Sinne widmen; wenn uns die Arbeit nicht zu einem sen-
timentalen, sondern zu einem echten Gebet wird, zu jenem Gebet, das besteht in
dem lebendigen Erfiillen unseres Inneren mit der Kraft, die uns aus dem Wel-
tengeist, der uns fiihrt, ergreift, und in dem lebendigen Erfiihlen zugleich jener
begeisternden Impulse, die in uns sein konnen, wenn wir wissen: Du ldBest dir
beschwingen deiner Hidnde und deiner Seele Arbeitskraft durch das, was als
Geist in deinen Hénden arbeiten mag!

In diesem Sinne wollen wir weiterarbeiten. (Die wahren dsthetischen Form-
gesetze. Vierter Vortrag, Dornach, 5. Juli 1914, GA 286, S. 97)

Das Gebet und die Farbe Blau

So haben Sie hier eine Art von Farbenspiel. Sie haben dasjenige, was, man
mochte sagen, wird, wenn man die Farben miterlebt: dall das Rot wie attackie-
rend, daf} das Blau wie weggehend ist, dal man das Rot empfindet wie etwas,
vor dem man davonlaufen mochte, dem man ausweichen mochte, das Blau wie
etwas, dem man mit Sehnsucht nachgeht. Und kénnte man unmittelbar dasjeni-
ge, was ich hier in primitiver Form entworfen habe, empfinden an der Farbe,
konnte man es miterleben mit der Farbe, da3 Rot und Blau in der geschilderten
Weise lebendig und beweglich wird, so wiirde man tatsdchlich auch innerlich
mit dem lebendig sich bewegenden Farbenflutigen mitgehen, man wiirde die wie
im Wirbel {ibereinander sich lagernden Attacken und Sehnsuchten, das Fliehen
und das hingebungsvolle Gebet, die hintereinander voriibergehen, gleichzeitig in
seiner Seele nachempfinden. (Die schopferische Welt der Farbe. Dornach, 26.
Juli 1914, GA 291 S. 88)

Das Beriuithren von rechts und links im Gebet

Denken Sie sich, Thre beiden Arme wiren so gestaltet, dall Sie in die Unmdg-
lichkeit versetzt wiren, die Arme nach vorn zusammenzubringen, so daf3 sie sich
niemals iibergreifen konnten. Sie miilten eurythmisch immer bei A stehenblei-
ben, konnten nie zum O kommen, es wiirde durch eine Widerstandskraft Thnen
unmoglich gemacht, durch die Vorwértsrichtung der Arme diese vorne zusam-



141

menzubringen. Das Pferd ist nun in bezug auf die iibersinnlichen Fangarme sei-
ner Augen in dieser Lage: es kann niemals den Fangarm des linken Auges be-
rihren lassen von dem Fangarm des rechten Auges. Der Mensch ist durch seine
Augenstellung eben in der Lage, fortwdhrend diese zwei tlibersinnlichen Fang-
arme seiner Augen miteinander sich beriihren zu lassen. Darauf beruht die Emp-
findung — die libersinnlicher Natur ist — von dem Ich. Wiirden wir iiberhaupt
niemals in die Lage kommen, rechts und links miteinander in Beriihrung zu
bringen, oder wiirde die Beriihrung von rechts und links eine so geringe Bedeu-
tung haben, wie es bei den Tieren der Fall ist, die niemals so ganz richtig die
Vorderpfoten, sagen wir, zum Gebet oder zu irgendeinem &hnlichen Geistigen
verwenden, dann wiirden wir auch nicht zu einer vergeistigten Empfindung un-
seres Selbstes gelangen. (Dritter Vortrag, Stuttgart, 23. August 1919, GA 293,
S. 49)

Es sei an dieser Stelle an ,,Das Gebet* von Christian Morgenstern erinnert, der seit

1905 eine enge Freundschaft zu Rudolf Steiner pflegte und Mitglied der Anthropo-

sophischen Gesellschaft war':

Das Gebet

Die Rehlein beten zur Nacht,
hab acht!

Halb neun!

Halb zehn!

Halb elf!

Halb zwolf!

Zwolf!

Die Rehlein beten zur Nacht,
hab acht!

Sie falten die kleinen Zehlein,
die Rehlein."”

(Christian Morgenstern, 1939, S. 22)

16  Siehe der Wikipedia-Artikel http://de.wikipedia.org/wiki/Christian_Morgenstern
(2013-12-26)
17  Im Web unter http://www.autoren-gedichte.de/morgenstern/das-gebet.htm (2013-12-26)




142

Den Eroffnungsspruch der Schule niemals ,,Gebet*
nennen

X.: Wiirde es nicht gut sein, die Kinder eine Art Morgengebet sprechen zu las-
sen?

Dr. Steiner: Das ist etwas, was gemacht werden konnte. Ich hatte auch schon die
Aufmerksamkeit daraufgewendet. Ich werde Thnen morgen noch etwas dariiber
sagen; auch wegen eines Gebetes werden wir noch sprechen. Da wiirde ich nur
Sie um eines bitten. Sehen Sie, bei diesen Dingen kommt es wahrhaftig auf Au-
Berlichkeiten an. Nennen Sie den Spruch niemals ,,Gebet", sondern ,,Eroft-
nungsspruch der Schule". Vermeiden Sie es, dal man aus Lehrermund den Aus-
druck ,,Gebet" hort. Dann haben Sie das Vorurteil, da3 es eine anthroposophi-
sche Sache sei, schon fiir ein gut Stiick iiberwunden. Das meiste, was bei uns
gestindigt wird, wird durch Worte gesiindigt. Die Leute gewOhnen sich nicht ab,
Worte zu gebrauchen, die uns schédlich sind. Was glauben Sie, was ich hier
ausgestanden habe, daB3 ich den Leuten abgewohnt habe, zu den ,,Kernpunkten
der sozialen Frage" Broschiire zu sagen. Es ist doch ein Buch, es schaut nur aus
wie eine Broschiire. Es ist ein Buch! Das kriegt man nicht fertig, daf3 alle Leute
sagen ,,das Buch"; sie sagen ,,die Broschiire". Es hat eine gewisse Bedeutung.
Das Wort ist nicht unnoétig. Das sind Dinge, um die es sich wirklich handelt.
Anthroposophen sind aber diejenigen Menschen, die sich am wenigsten in etwas
fiigen. Denen gegeniiber kann man gar nichts durchbringen. Die anderen Men-
schen sind so autorititsgldubig. Und damit hat das zu tun, was ich gesagt habe:
Die Anthroposophen sind storrig, und es kann gar nichts bei thnen durchgesetzt
werden; auch nichts, was berechtigt ist! (Konferenz vom Donnerstag 25. Sep-
tember 1919, 8.30 Uhr, GA 300a, S. 81)

Spruch fiir Kinder als ,,feines Gebet*

Es gibt nun aber auch Kinder, die sich schlecht erinnern konnen, die am folgen-
den Tage nicht mehr wissen, was sie am Tage vorher getrieben haben. Da muf3
man das Erinnerungsvermogen, das Gedachtnis starken durch riickwérts vorstel-
len lassen.

Sie lassen doch diesen Spruch, den ich Thnen einmal als etwas wie ein feines
Gebet fiir die Kinder gegeben habe, immer noch sagen, nicht wahr? ,,Im Lernen
erwirbt der Mensch sich Lebenskraft", ,,Ich will achtgeben auf mich im Denken
und Handeln" oder ,,... und Sprechen".

Das Gedichtnis kann man kaum anders stirken, als dal man versucht, die
Kinder sich etwas riickwarts vorstellen zu lassen: ,,Der Vater liest in dem Buch"



143

umkehren lassen in ,,Buch dem in liest Vater der", so dal} sie es zum bildlichen
Vorstellen bringen. Oder Zahlen hin und her sprechen lassen: 4 6 7 3 umkehren
lassen in 3 7 6 4. Oder die Hirteskala hin und zuriick. (Konferenz vom Montag
8. Mirz 1920, 15.30 Uhr, GA 300a, S. 124)

Vergleiche dazu die ,,Riickschau-Ubung® in GA 267, sowie die ,,Riickschau® in der
,»Geheimwissenschaft®, bei der nicht die Stirkung des Gedéchtnisses, sondern das
Losreilen der Vorstellung vom sinnenfdlligen Geschehen in den Vordergrund ge-
stellt wird (was moglicherweise gleichbedeutend ist):

Dieses Riickwirts-Anschauen der Erlebnisse hat fiir die Geistesschulung
deshalb seinen besonderen Wert, weil es die Seele dazu bringt, sich im Vorstel-
len loszumachen von der sonst innegehaltenen Gewohnheit, nur dem Verlauf
des sinnenfalligen Geschehens mit dem Denken zu folgen. Im Riickwérts-
Denken stellt man richtig vor, aber nicht gehalten durch den sinnenfalligen Ver-
lauf. Das braucht man zum Einleben in die {ibersinnliche Welt. Daran erkraftet
sich das Vorstellen in gesunder Art. (GA 13, S. 338)

Wie Kindern ein Gebet gelehrt werden soll

Betrachten wir einen extremen Fall. Denken wir an ein Gebet; da soll das Kind
angehalten werden, wenn es ein Gebet lernen soll, beim Inhalt in eine Art vereh-
rungsvolle Stimmung hineinzukommen. Und wir miissen dafiir sorgen, dal3 das
Kind zuerst in diese verehrungsvolle Stimmung kommt. Wir miissen davor zu-
rickbeben, dem Kinde ein Gebet beizubringen, wenn wir ithm nicht zuerst die
andachtsvolle Stimmung beibringen. Dabei darf das Kind dann niemals das Ge-
bet aufsagen, ohne dall es die andachtsvolle Stimmung hat. Also wir sollen das
Kind nicht ein niedliches, hiibsches Gedicht aufsagen lassen, ohne da} wir ihm
vorher das leise Lacheln, ein Erfreutsein und Entziicktsein erweckt haben; nicht
es ithm befehlen, aber es an dem Inhalt selber erwecken. Und so in allem.

Es ist nach und nach an der Menschheit furchtbar viel verdorben worden.
Sie haben das vielleicht, da man ja in dieser Beziehung etwas verniinftiger ge-
worden ist, nicht mehr so erlebt. Aber die Menschen, die heute dlter sind, haben
es erlebt, daB man sie hat zum Beispiel Dinge auswendig lernen lassen, die nie
auswendig gelernt werden sollten. Geschichte ist so beigebracht worden, dal} die
Kinder sie auswendig gelernt haben. Ich habe noch gesehen, wie Gymnasialleh-
rer Kinder das Geschichtsbuch haben mitbringen lassen, dann ist ein Abschnitt
gelesen worden, der dann abgefragt worden ist. Die Kinder haben ihn dann ein-
fach auswendig gelernt. Ich habe gehort, es soll ein ausgezeichneter Schiiler ge-
sagt haben: Der Kar von Jerusalem. — Das hat sich tatsdchlich ereignet, statt: Der
Zar von RuBlland — hat er gesagt: Der Kar von Jerusalem. — Das hat fiir ihn



144

nichts ausgemacht, so stark war er im Hersagen drinnen. Dergleichen Dinge sind
viele vorgekommen. Vieles von dem, was gerade zur Dekadenz gefiihrt hat, kam
von dieser Seite, dal3 die Dinge, wie Geographie und Geschichte, einfach haben
auswendig gelernt werden miissen.

Es ist notwendig, dal das, was mit Recht auswendig gelernt wird, Gebete,
Gedichte und so weiter in einer solchen Weise préipariert wird, da3 der Gefiihls-
anteil, den das Kind nehmen muf}, wenn es sich selber zuhort, da ist. Es mul}
geradezu das Kind beim Gebet das Gefiihl haben: Du gehst jetzt tiber dich hin-
aus, du sagst etwas, wobei du iiber dich hinausgehst. — Und so muf} es bei allem
Anmutigen und Schonen sein. (Vierter Vortrag, Stuttgart, 15. Juni 1921,
GA 302, S. 67-68)

Immer — wie auch sonst — unter der Voraussetzung, dass bei diesem Vortrag or-
dentlich mitgeschrieben wurde, ist es hier ganz erstaunlich, wie sich innerhalb von
drei Absétzen die Darstellung der zu erzielenden Stimmung @ndert. Zunichst hie3
es, es miisse vorgingig eine verehrungsvolle Stimmung hergestellt werden. Im
néchsten Satz wird aus der verehrungsvollen Stimmung eine andachtsvolle Stim-
mung. Im iiberndchsten Satz wird aus der verehrungs- bzw. andachtsvollen Stim-
mung ein Léacheln, Erfreut- und Entziicktsein — aber spricht Steiner in diesem Satz
iiberhaupt noch vom ,,Gebet* oder von einem niedliche, hiibschen Gedicht? Nehmen
wir an, es handelt sich um ein Gebet, das sich wie ein hiibsches, niedliches Gedicht
darstellt. Jedenfalls soll dieses Lacheln durch die Lehrkraft erweckt worden sein,
aber nicht durch Befehl, sondern durch den Inhalt des Gebets bzw, des Gedichtes.
Damit das schon vor dem Gebet, vor dem Gedicht moglich ist, muss das Kind den
Inhalt schon kennen, Steiner scheint hier also an das Sprechen eines bereits bekann-
ten Gebetes zu denken.

Im anschlieBenden Absatz wird iiber Auswiichse des Auswendiglernens ge-
sprochen. Das kann so verstanden werden, dass Gebete nicht einfach sinnentleert
auswendig aufgesagt werden sollen, obwohl frither am Beispiel des Vaterunsers
(siehe weiter oben in dieser Schrift) auch gesagt wurde, dass es nicht erforderlich ist,
ein Gebet zu verstehen, damit es seine Wirkung entfaltet.

Im nachfolgenden Absatz wird zusétzlich als Gefiihl ein {iber sich Hinausgehen
verlangt. Dieser Gefiihlsanteil soll aber jetzt dadurch zustande kommen, dass sich
das Kind beim Beten selbst zuhort.

Zusammengefasst ergibt sich zumindest im speziellen Fall, dass Kinder ein Ge-
bet lernen und ,,aufsagen* sollen: vorausgehend soll eine verehrungsvolle, andachts-
volle Stimmung herrschen, dann beim vorausgehenden Besinnen auf den Inhalt des
Gebets soll sich ein leises Licheln, ein Erfreutsein und Entziicktsein einstellen, und
sodann, sobald das Gebet wirklich gesprochen wird, soll sich das Kind dabei selbst
zuhoren und dabei das Gefiihl haben, mit diesem Gebet iiber sich selbst hinaus zu
gehen.

Von so einer Beweglichkeit des Gefiihlslebens kann unsereiner nur trdumen, hat
man doch meist schon die grofiten Schwierigkeiten, ohne Schwulst und ohne fal-



145

schen Heiligenschein die ersten Schritte zur Devotion umzusetzen, wie sie von Stei-
ner in ,,Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welten* geschildert wurden:

Eine gewisse Grundstimmung der Seele mul den Anfang bilden. Der Ge-
heimforscher nennt diese Grundstimmung den Pfad der Verehrung, der Devoti-
on gegeniiber der Wahrheit und Erkenntnis. Nur wer diese Grundstimmung hat,
kann Geheimschiiler werden. Es gibt Kinder, die mit heiliger Scheu zu gewissen
von ithnen verehrten Personen emporblicken. Sie haben eine Ehrfurcht vor ihnen,
die ihnen im tiefsten Herzensgrunde verbietet, irgendeinen Gedanken aufkom-
men zu lassen von Kritik, von Opposition. Solche Kinder wachsen zu Jiinglin-
gen und Jungfrauen heran, denen es wohltut, wenn sie zu irgend etwas Vereh-
rungsvollem aufsehen konnen. Aus den Reihen dieser Menschenkinder gehen
viele Geheimschiiler hervor. Hast du einmal vor der Tiire eines verehrten Man-
nes gestanden und hast du bei diesem deinem ersten Besuche eine heilige Scheu
empfunden, auf die Klinke zu driicken, um in das Zimmer zu treten, das fiir dich
ein «Heiligtumy ist, so hat sich in dir ein Gefiihl gedufBlert, das der Keim sein
kann fiir deine spatere Geheimschiilerschaft. ... Es wird spiter die erst kindliche
Verehrung gegeniiber Menschen zur Verehrung gegeniiber Wahrheit und Er-
kenntnis. Die Erfahrung lehrt, daf3 diejenigen Menschen auch am besten verste-
hen, das Haupt frei zu tragen, die verehren gelernt haben da, wo Verehrung am
Platze 1st. Und am Platze ist sie iiberall da, wo sie aus den Tiefen des Herzens
entspringt. (Bedingungen. GA 10, S. 19f).

Eroffnungsspruch mit einer Art Gebetscharakter

Der Lehrer also betritt, in der gekennzeichneten Weise vorbereitet, am Morgen
das Schulgebiude. Die Kinder erscheinen etwas frither in der Sommerszeit, um
acht Uhr, etwas spiter im Winter, und nachdem sie sich in den Klassen versam-
melt haben, werden sie zundchst dadurch gesammelt, dal3 jeder Lehrer, jede
Lehrerin in ithrer Klasse mit einem moglichst an das allgemein Menschliche und
auch Religiose herangehenden Spruch beginnt, der entweder in Sprach- oder
Gesangsform, aber zugleich mit einer Art Gebetscharakter von der ganzen Klas-
se im Chore vorgebracht wird. Ein wirkliches Gebet kann sich dann daran
schlieBen. Die Einzelheiten sind ja in unserer Freien Waldorfschule immer ganz
der Individualitidt des betreffenden Lehrers iiberlassen. (Achter Vortrag, Dor-
nach, 30. Dezember 1921, GA 303, S. 140)

Am 25. September 1919 hatte Steiner bereits auf eine Anfrage hin in Erwéigung ge-
zogen, beim téglichen Schulbeginn ein Gebet sprechen zu lassen. Der Eroffnungs-
spruch sollte jedenfalls nicht ,,Gebet” genannt werden, obwohl er, wie hier darge-



146

stellt, ,,eine Art Gebetscharakter* hat (S. ,,Den Erdffnungsspruch der Schule niemals
,Gebet” nennen® auf S. 142)

Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen I

Ich will absichtlich ein radikales Beispiel aus der moralischen Kindesverfassung
vorbringen. Nehmen wir also an, wir bringen so recht innerlich ein Kind dahin,
daB es seine Seelenverfassung ausflieBen lassen kann in ein ehrliches Gebet. Das
beméchtigt sich des Kindes, das tritt dann in die Untergriinde des Bewulitseins.
Und fiir denjenigen, der nun nicht blo die seelische Gegenwart eines Menschen
beobachtet, sondern den ganzen seelischen Organismus, wie er sich bis zum To-
de hin entwickelt, der wird finden, daf} dasjenige, was da in der betenden Ehr-
furcht beim Kinde zutage tritt, nun untertaucht, in der mannigfaltigsten Weise
im seelischen Leben sich metamorphosiert, verwandelt. Aber in einem bestimm-
ten Alter, vielleicht erst im Beginne der DreiBBigerjahre, der Vierzigerjahre, tritt
dasjenige, was erst Hingabe im Gebete im zarten Kindesalter war, dadurch zuta-
ge, daB3 die Seele jene innere Kraft bekommt, durch die ihre Worte fiir andere
Menschen, namentlich aber flir Kinder, etwas Segnendes haben. (Erziehungs-
und Unterrichtsmethoden auf anthroposophischer Grundlage. Erster Vortrag,
Kristiania (Oslo), 23. November 1921, GA 304, S. 139)

Am Folgetag flihrte Steiner dazu aus:

Ich mochte doch darauf aufmerksam machen, dal3 mehr als ein blof3es Bild
gemeint ist, wenn ich gestern sagte: Wer in seiner Kindheit nicht beten gelernt
hat, der kann in seinem Alter nicht segnen. Dasjenige, was als Ehrfurcht, als
Andacht von dem Kinde angeeignet wird, das wandelt sich spiter, in einem viel
spateren Lebensalter, in eine solche Kraft um, die heilsam auf die Umgebung,
namentlich auf die kindliche Umgebung wirkt, die also in einem gewissen Sinne
als eine segnende Kraft bezeichnet werden kann. Solch ein Bild, da3 aus gefalte-
ten Handen im neunten, zehnten Lebensjahre segnende Hénde werden im fiinf-
zigsten, fiinfundfiinfzigsten Lebensjahre, solche Wahrheiten sind mehr als Bil-
der. (Erziehungs- und Unterrichtsmethoden auf anthroposophischer Grundlage.
Zweiter Vortrag, Kristiania (Oslo), 24. November 1921, GA 304, S. 188)

Es sieht so aus, als ob Steiner davon ausging, dass Beten eine andédchtige Stimmung
impliziert, und dass dem Falten der Hiande selbst — im Hinblick auf die spitere, se-
genspendende Fahigkeit —, eine geringere Bedeutung zukommt. Das Falten der Han-
de scheint sich mehr auf die ,,vergeistigten Empfindung unseres Selbstes™ auszuwir-
ken (siehe ,,Das Beriihren von rechts und links im Gebet* auf Seite 140 sowie ,,Die
Bedeutung des Handefaltens beim Gebet™ auf Seite 167), obwohl im Zusammen-
hang mit dem Segnen immer wieder vom Falten der Hédnde gesprochen wird. Ver-



147

gleiche dazu u. a. ,,Segnen kann nur, wer als Kind lernte, die Hinde im Gebet zu fal-
ten“ auf Seite 31. ,,Falten der Hinde* konnte jedoch vielfach nur als Metapher fiir
»anddchtige Stimmung® stehen, wie auch sonst umgangssprachlich formuliert wird
,»sich an der eigenen Nase nehmen® — ohne dass dabei erwartet wird, dass die betref-
fende Person die Bewegung tatséchlich ausfiihrt.

Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen 11

Ich mochte noch vergleichsweise anfiihren, wie das, was man in dieser Lebens-
epoche heranerzieht, im ganzen spiteren Leben fortwirkt. Sie werden es viel-
leicht schon bemerkt haben, wie es Menschen gibt, die, wenn sie alt geworden
sind, in einer merkwiirdigen Weise auf ihre Umgebung wirken. Es diirfte die
Tatsache bekannt sein, dal3 es solche Menschen gibt. Sie brauchen gar nicht viel
zu reden in einer Gesellschaft, sie brauchen nur da zu sein; die Art und Weise,
wie sie da sind, wirkt, man darf sagen, segnend fiir die Umgebung. Sie wirkt be-
ruhigend, ausgleichend. Es ist etwas gnadenvoll Segnendes, was von solchen
Menschen in einem solchen Alter ausgeht. Hat man die Geduld, die Energie, zu
prifen, wovon diese Gabe des Segnens im spiteren Lebensalter kommt, dann
kommt man darauf, daB3 der Mensch sie als Entwickelung eines frither gelegten
Keimes hat, daB dieser Keim darin bestanden hat, daB er in tiefster Verehrung zu
einer Autoritét in berechtigter Weise aufgeschaut hat, oder daB, ich konnte auch
sagen, das sittliche Urteil {ibergegangen ist in das Gebiet der Verehrung, wo es
sich allméhlich in das Religiose erhebt. Hat man als Kind zwischen dem Zahn-
wechsel und der Geschlechtsreife verehren gelernt, hat man gar gelernt, nun sich
voll ins Religiose erhebend, das Moralische ganz in das Licht des Religiosen
erhebend, die Verehrung in wahrem Gebet zum Ausdruck zu bringen, dann re-
sultiert aus diesem kindlichen Beten im erwachsenen Lebensalter die Gabe zu
segnen, Gnade zu verbreiten im spdteren Lebensalter. Bildlich darf man durch-
aus sagen: die Hiande, die beten gelernt haben als Kind, die haben in einem spa-
teren Lebensalter die Gabe, sich auszustrecken zum Segnen. Das ist symbolisch
bildlich gesprochen, aber es entspricht das der Tatsache, wie die im kindlichen
Lebensalter gelegten Keime in das ganze spatere Leben hineinwirken. (Padago-
gik und Moral, Stuttgart, 26. Mirz 1923, GA 304a, S. 47)

Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen 111

Dasjenige, was religiose Erziehung des Kindes ist, wird auf die Weise hervorge-
holt, daB man dem urspriinglich religiosen Drang folgt, der wie impulsiv im
Kinde lebt. Dann aber wird man folgendes beobachten konnen: Gibt es nicht
Menschen, welche, wenn sie ein gewisses Alter erreicht haben, wie segnend un-



148

ter thre Mitmenschen treten, rein durch ihre Anwesenheit? Wir wissen es ja, es
kann irgendeine Gruppe von Versammelten sein — ein solcher Mensch tritt her-
ein, und nicht so sehr, was er spricht, sondern einzig und allein, dal} er da ist,
wie er spricht, wie der Tonfall seiner Stimme und seiner Gebérde ist, das wirkt
wie Gnade ausgieBend auf seine Umgebung. Solche Menschen kénnen uns leh-
ren, wenn wir zuriickblicken in ihre frithere Kindheit, wodurch sie in dieser
Weise wie Gnade gebend, wie Segen spendend geworden sind: sie sind es
dadurch geworden, da3 sie als Kind die Mdoglichkeit gehabt haben, durch das
fast religiose Verhiltnis zu der geliebten Autoritit, verehren zu konnen, in Ehr-
furcht aufschauen zu konnen. Niemand kann in seinem Alter segnen, der nicht in
seinem Kindesalter in Hochschitzung verehrend aufgeschaut hat zu einer gelieb-
ten Autoritdt. Ich mochte das symbolisch so ausdriicken: Derjenige, der da will
im spéteren Lebensalter die Hand zum Begnaden, zum Segnen ausbreiten, der
muf} sie im kindlichen Alter zum Gebete richtig innerlich gefaltet haben. So
wirkt das Falten der Hande, symbolisch gesprochen, zu dem Segnen der Hande
von dem Kindesalter hiniiber in das spiteste Lebensalter.

So haben wir tiberall hinzuschauen auf den ganzen Menschen und wéhrend
des Kindes alters den Keim zu legen zu einem innerlich religios erfaliten Sittli-
chen, und zu einem Menschen, der dem Leben voll gewachsen ist. (Die Wal-
dorfschul-Piadagogik. Ilkley, 10. August 1923, GA 304a, S. 103-104)

Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen IV

Wenn man diese Dinge zugrunde legt, so merkt man auch, was so etwas im Mo-
ralischen fiir eine Bedeutung hat. Sie werden mir vielleicht auch zugeben: es
gibt Menschen, die im hohen Lebensalter, wenn sie irgendwo in einer Gesell-
schaft erscheinen, etwas Segnendes haben konnen; sie brauchen gar nicht viel zu
sprechen, dadurch, daB sie da sind, daB} sie in einer gewissen Weise blicken, dal3
sie in einer gewissen Weise sich bewegen, die Arme bewegen, einiges Wenige
sagen, aber dieses Wenige mit einer gewissen Betonung und mit einem gewissen
Tempo sagen, aber das alles, was sie sagen, von Liebe durchdringen kdénnen,
dadurch werden sie segnend fiir ihre Umwelt. Was sind das fiir Menschen? Wer
Menschenerkenntnis hat, muf3, um das zu erklédren, zuriickgehen bis ins Kindes-
alter: das sind diejenigen Menschen, die im Kindesalter in der richtigen Weise
die geistige Welt verehren gelernt haben und in der richtigen Weise zur geisti-
gen Welt beten gelernt haben. Denn niemand kann im Alter die Hinde zum
Segnen aufheben, der sie nicht zwischen dem siebenten und vierzehnten Jahre
zum Gebet in der richtigen Weise verstand zu falten. Das Falten der Hinde im
Volksschulalter geht tief hinunter in die innere Organisation des Menschen und
wird im Alter zum Segnen. So hdngen die einzelnen Lebensalter des Menschen



149

zusammen. Wer das Kind erziehen will, erzieht zu gleicher Zeit den Greis, das
heil3t, er macht dem Greis moralisch dies oder jenes moglich.

Das beeintrichtigt nicht die menschliche Freiheit. Die menschliche Freiheit
wird am meisten beeintrachtigt, wenn man irgendwelche Widerstidnde hat, die
sich gegen die freie WillensduBerung empoéren. Diese Dinge héngen einfach
damit zusammen, dal} man dem Menschen die Hemmnisse und Hindernisse
wegschafft. (Uber Erziehungsfragen. Erster Vortrag, London, 29. August 1924,
GA 304a, S. 152)

Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen V

Und ich darf erwdhnen, was ich oft gesagt habe: Ein wirklicher Unterrichter und
Erzieher muf} stets das ganze menschliche Leben vor sich haben, mu3 zum Bei-
spiel hinschauen auf jene wunderbare AuBerung manches Menschen im Grei-
senalter: Es braucht einer nur zu kommen und gar nicht viel zu sagen, was er
erregt, tridgt einen segnenden Stempel. In jeder Handbewegung, die er macht,
liegt etwas Segnendes, Das ist manchem an der Schwelle des Todes stehenden
Menschen eigen. Woher hat er das? Er hat das, weil er in der Kindheit auf natiir-
liche Art hat aufschauen, hat sich hingeben gelernt. Das verehrende Aufschauen
und Hingeben im Kindesalter wird zur Macht des Segnens im spéteren Lebens-
alter. Man darf sagen: Keiner kann am Ende des Erdenlebens die Hand zum
Segnen ausbreiten, der sie nicht als Kind auf natiirliche Weise hat falten gelernt
zum Gebet. Aus der Faltung der Hinde zum Gebet, aus jener frommen Hingabe
im Kindheitsalter entsteht die Kraft des Begnadens im hiochsten Lebensalter an
der Schwelle des Todes. Denn alles das, was keimhaft in dem Kinde angedeutet
ist, alles das bildet sich aus als gute oder bose Frucht fiir das eigene Erleben des
Menschen 1im weiteren Erdenleben. Auch das mull man stets vor sich haben,
wenn man eine Methodik des Lehrens auf Grund der Lebensbedingungen des
Erziehens ausbilden will. (Fiinfter Vortrag, Stuttgart, 11. April 1924, GA 308,
S. 83f)

Etwas jeden Tag meditieren wie man ein Gebet jeden
Tag betet

Aber wenn man zum Wirken aus dem Geistigen kommt, mufl man sich téglich,
stiindlich vor Entscheidungen gestellt fiihlen, bei jeder Tat sich vor die Mog-
lichkeit gestellt fiihlen, sie tun zu kénnen oder unterlassen zu koénnen, oder sich
vollig neutral verhalten zu konnen. Und zu diesen Entscheidungen gehort eben
Mut, innerer Mut. Das ist die allererste Bedingung, wenn man auf einem solchen



150

Felde etwas tun will. Und der erwacht nur, wenn man sich die GroB3e der Dinge
immer vor Augen stellt: du tust etwas, was die Gotter sonst tun im Leben zwi-
schen Tod und nichster Geburt. Das zu wissen, ist von gar grofer Bedeutung.
Nehmen Sie das meditierend auf. Es denken zu konnen, hat eine grof3e Bedeu-
tung. Fiihrt man sich das jeden Tag meditierend vor die Seele, daB3 es so ist, wie
man ein Gebet jeden Tag betet, sich das jeden Tag vor die Seele zu riicken, dann
erzeugt das in uns die Verfassung des astralischen Leibes, die wir brauchen, um
uns in der richtigen Weise dem minderwertigen Kinde gegeniiberzustellen. Erst
wenn wir daran glauben, dall wir selber uns so zurichten miissen, dann konnen
wir liber die weiteren Dinge reden. Daher wollen wir diese Dinge als die Einlei-
tung betrachten und wollen sie uns ernstlich tiberlegen. Es kommt auf die Ge-
miitsvorbereitung an, wenn man an solche Aufgaben herangehen will, wie dieje-
nigen sind, von denen wir hier sprechen. . (Zweiter Vortrag, Dornach, 26. Juni
1924, GA 317, S. 41)

Gebet und Meditation

Also wir haben es in dem Augenblick, wo iiberhaupt von Erziehung gesprochen
wird, zu tun mit einem Heranrufen der Geister, die das Geistselbst entwickelt
haben. Und in alledem, was wir in der Sprache erldutern, beschreiben wir das
Geistselbst. Daher ist es schon gut, wenn diejenigen, die abnorme Kinder erzie-
hen wollen, dasjenige meditieren, was in den Biichern gesagt ist iiber das Geist-
selbst. Das ist ein guter Meditationsstoff. Das ist ein Gebet an diejenigen geisti-
gen Wesenheiten, die von der Art des Sprachgenius sind. Aber solche geistigen
Wesenheiten sind da. (Neunter Vortrag, Dornach, 4. Juli 1924, GA 317, S. 143)

Hier wird Gebet und Meditation nahezu synonym gebraucht wie auch schon bei
,Der Meditationsspruch «Im Geiste lag der Keim meines Leibes ...»* beginnend
weiter oben auf Seite 116 in der Zusammenfassung im letzten Absatz. Vergleiche
dazu jedoch den letzten Absatz in ,,Man muss unterscheiden zwischen Gebet und
Meditation* auf Seite 122. ,,Gebet* wire dann die besondere Ausprigung einer an-
dachtigen, meditativen Versenkung, wenn sie sich explizit auf Geist und Geistwesen
bezieht und zu einem Dialog fiihren soll.

,,Das tiatige Gebet* ist ein aktives Meditieren

Und mit Intensitit fordern sie [bestimmte Menschen; Anm. d. Hrsg.] nach allen
Richtungen von sich selbst die Selbsterkenntnis. Hier, wo die Ich-Organisation
heraustritt, kommen sie von selbst auf das aktive meditative Leben. Sie nennen
es sehr hdufig «das titige Gebety», was ein aktives Meditieren ist, und sind sehr
dankbar, wenn ihnen irgendein geschulter Priester Vorschriften gibt iiber das



151

Gebet. Sie gehen dann ganz auf in dem Gebet, erleben aber zu gleicher Zeit in
diesem Gebet dasjenige, was sie jetzt anfangen, mit einer wunderbaren Termino-
logie zu belegen. (Zweiter Vortrag, Dornach, 9. September 1924, GA 318,
S. 30)

,,Das passive Gebet®, die passiven Meditation

Es ist Innenschau, aber es ist eine michtige, grandiose Anschauung einer geist-
webenden Welt. Die dritte Wohnung Gottes oder das Haus Gottes. Das ist in der
Sprache verschieden. Kommen sie bei dem vierten Stadium an, dann wollen sie
nicht mehr aufnehmen irgendwelche Ratschldge in bezug auf aktive Meditation,
sondern sie bekommen gewdhnlich die Ansicht, alles muf3 ihnen durch Gnade
selber gegeben werden. Sie miissen warten. Sie sprechen vom passiven Gebet,
von der passiven Meditation, die man nicht unternehmen darf, die eintreten muf,
wenn sie einem Gott geben will. Da muf3 der Priester einen feinen Spiirsinn da-
fiir haben, wenn das eine Stadium in das andere libergeht. Dann reden diese
Menschen von dem «Ruhegebet», wobei der Mensch gar nichts mehr tut, wobei
er Gott in sich walten 1d6t. So erlebt er es in der vierten Wohnung Gottes.
(Zweiter Vortrag, Dornach, 9. September 1924, GA 318, S. 31)

Gebet an die ,,Produktionskrifte® u. a.

In verschiedener Weise sind die Menschen in die Dekadenz gekommen. In Afti-
ka war auch eine Urweisheit da. Dann ist das heruntergekommen in der Verwal-
tung; in Agypten sehen wir das. Dann verfillt es. Der Fetischismus ist nicht das-
jenige, was am Ausgangspunkte steht, sondern was in der Dekadenz eintritt. Am
Ausgangspunkt steht liberall der reine Gotterglaube, und im Verkommen liegt
erst der Fetischismus. Innerhalb der zvilisierten Gegenden wurden, statt dall man
duBerliche Holzklotze anbetete, die «Produktionskrifte» angebetet. Die Gebete
wurden natiirlich auch anders eingerichtet. Aber «die Produktionskrifte» und
«Produktionsprozesse» wurden zu Gotzen gemacht. Es ist die letzte Phase des
Unglaubens an den Menschen, die Phase der wirtschaftlich abergldubischen
Denkweise. Es ist auch prinzipiell kein Unterschied, ob man sich als afrikani-
scher Wilder mit einem Zauberspruch zu seinem Gotzen begibt oder in einer
modernen proletarischen Versammlung sich zusammenfindet und marxistische
Phrasen drischt. Das Gebet klingt anders, aber man muf sich klar sein dartiber,
was das innere Wesen der Sache ist.

Dem muf} gegeniibergestellt werden, was nun nicht Unglaube an den Men-
schen, sondern Glaube an den Menschen ist. Und letzten Endes kommt es darauf
an, dal der Glaube an den Menschen gefunden werde, der Glaube, dafl im In-



152

nern des Menschen sich die Richtkrifte fiir das Leben offenbaren. Der Mensch
muf} zu sich selbst kommen, zum vollen SelbstbewuBtsein. Er mufl die Mog-
lichkeit finden, sich zu sagen: Alles AuBere ist Aberglaube. Einzig und allein die
Richtkréfte im eigenen Innern sind es, die in das Leben eingreifen miissen!

Dazu aber ist Mut notwendig, iiber das bloBBe passive Gebet hinauszukom-
men und in der Ergreifung des Gottlichen im Willen ein aktives Gebet zu haben.
Dieser Ubergang zum aktiven Gebet, zur innerlichen Aktivitit iiberhaupt, dieser
Ubergang vom Unglauben an den Menschen zum Glauben an den Menschen,
das ist dasjenige, was als Enthusiasmus in Thren Herzen und Seelen sitzen muf.
Sie miissen sich fiihlen als diejenigen, die am Wendepunkt der Geschichte ste-
hen, wo die Menschen vom Unglauben an den Menschen zum Glauben an den
Menschen gefiihrt werden miissen.

Sie brauchen es den Leuten nicht zu sagen, Sie miissen aber selber mit dem
Bewultsein davon die Podien betreten, mit dem Bewultsein : Ich habe der
Menschheit beizubringen, da3 die Richtkréfte des Lebens aktiv im Innern erfaf3t
werden miissen, da3 das Leben in der Zukunft so eingerichtet werden muf3, daf3
der Mensch sich sagt: Ich muB es sein, der die Dinge macht. (Zehnter Vortrag,
Stuttgart, 17. Februar 1921 (vormittags), GA 338, S. 193)

Wer glaubt, dal man aus den alten Voraussetzungen heraus das religiose
Leben wird noch retten konnen, der stellt sich eigentlich auf einen unmoglichen
Standpunkt. (140)

[...] Denn mit einer rasenden Eile verbreitet sich eine gewisse populére Bil-
dungsanschauung [...] welche sich auflehnen gegen solche Begriffe wie Chris-
tus, Erlosung, Gnade und so weiter (1921, GA 338, S. 14-15)

Die Illusion eines Bezuges zwischen unserem Gebet
und dem Gottlichen und seinen Willensimpulsen

Und so konnen wir auch nicht daran denken, wenn wir den universellen Na-
turmechanismus und die universelle Naturkausalitdt annehmen, daf3 unsere eige-
nen ethischen Impulse irgendetwas auslosen in der Welt der Naturkausalitit.
Man ist eben heute nur nicht ehrlich genug, sonst wiirde man sich sagen: Nimmt
man die allgemeine Naturkausalitit an, dann sind unsere ethischen Impulse eben
schone menschliche Impulse, aber die schonen menschlichen Impulse bleiben
doch nur Illusionen. — Wir kdnnen sagen, in uns leben ethische Ideale, wir kon-
nen sogar sagen, auf diese ethischen Ideale strahle der Glanz einer von uns ver-
ehrten und angebeteten Gottlichkeit, aber eine positive Realitit diesem Gottli-
chen zuzuschreiben und gar irgendeinen Bezug zu konstatieren zwischen unse-



153

rem Gebet und dem Gottlichen und seinen Willensimpulsen, das bleibt eine Illu-
sion.

GewiB sind der Fleil und der gute Wille anzuerkennen, welche von den ver-
schiedensten Seiten aufgewendet worden sind, um auf der einen Seite, auf der
Seite der Naturkausalitdt bestehen zu konnen, und auf der anderen Seite dem
religiosen Leben ein besonderes Gebiet zu erobern. Das ist anzuerkennen. Aber
es ist darin trotzdem eine innere Unehrlichkeit, es ist nicht moglich bei innerli-
cher Ehrlichkeit, diesen Zwiespalt gelten zu lassen. (Erster Vortrag, Stuttgart,
12. Juni 1921, GA 342, S. 22-23)

Die Interpretation dieser Stelle gestaltet sich schwierig, da zunichst geklart werden
muss, ob das, was im ersten Absatz dieses Zitats gesagt wird, Steiners eigene Mei-
nung ist, oder ob er hier nur eine typische Ansicht seiner Zeit referiert und zugleich
kritisiert, indem er die Konsequenzen einer bestimmten Position (,,... wenn wir den
universellen Naturmechanismus und die universelle Naturkausalitdt annehmen...)
aufzeigt. Ein Vertreter dieser Position miisste jedenfalls zum Schluss kommen, dass
dem Gebet die Wirksamkeit hinsichtlich des Willens Gottes abzusprechen ist. ,,Dein
Wille geschehe...“ geht, sozusagen, ins Leere. Damit wird das Gebet, auch wenn es
sich an die Gottheit wendet, zu einer, man konnte sagen, seelenhygienischen Mal3-
nahme: Der Mensch, wenn er betet, tut etwas fiir seine eigene seelische Gesundheit,
Gott hat — zumindest unmittelbar — nichts davon. Diese Lesart hétte zumindest den
Vorteil, dass Gott aus dem Anschein eines des Gebetes Bediirftigen befreit wird.

Im Kontext des Vortrages stellt sich noch eine andere Frage: Das, was Steiner
da soeben sagte, ist das nur fiir jene giiltig, die zugleich die modernen Vorstellungen
der Naturwissenschaft fiir wahr halten, die die Erhaltungssatze der Physik (Erhal-
tung der Energie, des Impulses, der Ladung, der Masse, ...) als gegeben annehmen?
Einige Passagen dieses Vortrags wurden bereits eingangs gleich nach der Hauptka-
piteliiberschrift ,,Gebet* zitiert, als von der Schwierigkeit gesprochen wurde, in der
sich der heutige, gebildete Mensch befindet. Eine dieser Schwierigkeiten ist die un-
mittelbare Folge eines dualistischen Weltbildes, also einer Anschauung, bei der es
eine physische und eine geistige Welt gibt, da sogleich die Frage auftritt, wie denn
die eine Welt auf die andere wirken kann, wenn sie a) vollig verschieden voneinan-
der sind und b) wenn innerhalb der physischen Welt, zu der nicht nur die minerali-
sche Welt, sondern auch die physische Leiblichkeit der belebten Natur gehort, die
Erhaltungssétze gelten. Jedes physische ,Hereinwirken* eines Nicht-Physischen
wiirde im Widerspruch zu den Erhaltungssétzen stehen.

Steiner lehnt den Dualismus, ab, obwohl er durch seine Wortwahl wie ,,geistige
Welt*“ und ,,physische Welt* einem dualistischen Weltbild teilweise Vorschub leis-
tet. Andererseits kann man in Sdtzen wie ,,Wie wir die drei hoheren Glieder der
Menschennatur als Teile der Gottheit betrachtet haben, so konnen wir die vier Teile
der niederen Menschennatur als Teile der gottlichen Natur ansehen (GA 96,
S. 212), einen Hinweis sehen, dass das gesamte Sein gottlich ist. Es 1dsst sich diese
Stelle so interpretieren, dass unter der vorausgesetzten Vorstellung einer Schopfung
die geschaffene Welt keine von der gottlichen abgeschiedene, ,,hinausgesetzte®,



154

sondern Teil derselben, ein ,,Wesensglied ist. Dazu passen wiirden auch Satze wie:
,Der mein Brot isst, tritt mich mit FiiBen* (Joh 13,18). In einer anderen Darstellung
wird die physische Welt als eine Art Verdichtung der geistigen Welt dargestellt
(,Wie man hier aus dem, was vorher durchaus Wasser war, das Eis sich heraus ver-
dichten sieht, so kann man durch geistige Beobachtung verfolgen, wie sich aus ei-
nem vorangehenden durchaus Geistigen die stofflichen Dinge, Vorgidnge und We-
senheiten gleichsam verdichten® (GA 13, S. 140).). Dadurch ergibt sich die Mdg-
lichkeit, dass Geistiges nicht dualistisch ,,von auBlen* in das physische Geschehen
eingreift, sondern monistisch ,,von innen* als Wesen der Materie wirkt.

In dieser Richtung kann auch die folgende Stelle interpretiert werden, bei der
sich Steiner gegen einen falsch angewandten Zweckbegriff in der Natur wendet. Be-
trachtet man beispielsweise ein Auge, so ist es verfiihrerisch, die Konstruktion des-
selben als ,,zweckvoll* zu bezeichnen, jedoch:

Der Mensch macht seine Werkzeuge zweckmifBig; nach demselben Rezept
1468t der naive Realist den Schopfer die Organismen bauen. Nur ganz allméhlich
verschwindet dieser falsche Zweckbegriff aus den Wissenschaften. (GA 4,
S. 185)

Da aber allen Wahrnehmungen Gesetze (Ideen) zugrunde liegen, die wir
durch unser Denken finden, so ist das planméBige Zusammenstimmen der Glie-
der eines Wahrnehmungsganzen eben das ideelle Zusammenstimmen der in die-
sem Wahrnehmungsganzen enthaltenen Glieder eines Ideenganzen. Wenn ge-
sagt wird, das Tier oder der Mensch sei nicht bestimmt durch eine in der Luft
schwebende Idee, so ist das schief ausgedriickt, und die verurteilte Ansicht ver-
liert bei der Richtigstellung des Ausdruckes von selbst den absurden Charakter.
Das Tier ist allerdings nicht durch eine in der Luft schwebende Idee, wohl aber
durch eine ithm eingeborene und seine gesetzmédlige Wesenheit ausmachende
Idee bestimmt. Gerade weil die Idee nicht auBBer dem Dinge ist, sondern in dem-
selben als dessen Wesen wirkt, kann nicht von ZweckmaifBigkeit gesprochen
werden. Gerade derjenige, der leugnet, dal das Naturwesen von au3en bestimmt
ist (ob durch eine in der Luft schwebende Idee oder eine auBlerhalb des Ge-
schopfes im Geiste eines Weltschopfers existierende ist in dieser Beziehung
ganz gleichgiiltig), muf3 zugeben, dafl dieses Wesen nicht zweckméfBig und
planvoll von auBlen, sondern ursichlich und gesetzméfBig von innen bestimmt
wird. (GA 4, S. 187f)

Wer ein Ding deshalb zweckméaBig nennt, weil es gesetzméaBig gebildet ist,
der mag die Naturwesen eben auch mit dieser Bezeichnung belegen. Nur darf
diese Gesetzmaligkeit nicht mit jener des subjektiven menschlichen Handelns
verwechselt werden. Zum Zwecke ist eben durchaus notwendig, daf3 die wirken-
de Ursache ein Begriff ist, und zwar der der Wirkung. In der Natur sind aber
nirgends Begriffe als Ursachen nachzuweisen; der Begriff erweist sich stets nur



155

als der ideelle Zusammenhang von Ursache und Wirkung. Ursachen sind in der
Natur nur in Form von Wahrnehmungen vorhanden. (GA 4, S. 188f)

Das, was menschlich-naiv im Bereich der belebten Natur als zweckvoll betrachtet
wird, wird von Steiner als Ergebnis des Wirkens einer eingeborenen Idee und nicht
als Wirkung eines Begriffs dargestellt. Hier zeigt sich auch, wie serids Steiner arbei-
tet: in der Natur kann er keine Begriffe finden, und demnach ist es unzuléssig, Be-
griffe als wirkende Ursachen zu postulieren, obwohl es doch verlockend ist, sich
gottliche Schopfertitigkeit analog der menschlichen vorzustellen. Gegeniiber der
Natur kann man nur Wahrnehmungen haben, und wird eine Wahrnehmung als Ursa-
che erkannt, so liegt das daran, dass zwischen Wahrnehmungen eine ideelle Bezie-
hung hergestellt wurde, ndmlich jene der Ursache und der Wirkung.

Steiner will sich (in GA 255b, S. 94-96) so verstanden wissen, dass er dem ma-
terialistischen Monismus eines Darwinismus und Haeckelismus einen geistigen Mo-
nismus entgegensetzt. Mit der Zuriickweisung des Zweckbegriffs in der Natur zu-
gunsten des Wesensbegriffs wire zwar im Sinne des Monismus argumentiert, aber
das Problem mit den Erhaltungssdtzen ist damit noch nicht geldst.

Unter der Annahme der Giiltigkeit dieser Voraussetzung stellt sich jetzt die
Frage, ob ein Gebet nicht doch eine Wirkung hat — haben miisste —, auch auf die
Gottheit.

Im weiteren Verlauf dieses Vortrags duflert sich Steiner auch iiber die Magie,
einem Bereich, wo anscheinend durch geistige Krifte ins Physische eingegriffen
wird:

Sehen Sie, die Menschheit hat, ich mdchte sagen, den einen Schritt von zwei
notwendigen Schritten bereits getan. Der eine Schritt ist der, dafl von allen ver-
niinftigen Menschen, auch von den religiosen Menschen, aufgegeben worden ist
der alte aberglaubische Magiebegriff, jener Magiebegriff, der eine Moglichkeit
voraussetzt, da3 man durch diese oder jene Machinationen eingreifen konne in
das Naturwirken. An die Stelle eines solchen Magiebegriffes ist heute die An-
schauung getreten, dal man eben dem Naturwirken seinen Lauf lassen miisse,
dafl man nicht mit geistigen Kréften die Naturkausalitit meistern konne. Die Na-
turkausalitit geht ihren Gang, wir haben auf sie keinen EinfluB3, so sagt man, da-
her ist die Magie im alten abergldubischen Sinne von unseren Erkenntnisgebie-
ten auszuschalten. Aber, so richtig dies auch ist fiir gewisse Zeitrdume, so un-
richtig ist es, wenn wir auf grolere Zeitrdume hinschauen. (GA 342, S. 25-26)

Im Zusammenhang mit dem Gebet wird hier also auch noch in Abrede gestellt, dass
dieses irgendeinen Einfluss auf das Naturgeschehen hat — man kdnnte an Gebete fiir
Regen, gute Ernte etc. denken. Damit hat unser Gebet nicht nur keine Wirkung auf
den Willen der Gottheit, auch jeder anderen Wirksamkeit aullerhalb des Betenden
wird eine Absage erteilt.

Auch bei dieser Passage ist es unklar, wie sie gemeint ist. Zunéichst entsteht der
Eindruck, dass ein notwendiger Schritt erfolgte, indem die verniinftigen und sogar



156

religiose Menschen den alten, abergldubischen Magiebegriff aufgegeben haben.
Aber was besagt in diesem Kontext ,,alt, aberglaubisch“? Gibt es demgegeniiber
auch einen neuen, keineswegs abergldubischen Magiebegriff, oder ist jede Annahme
von Magie zurlickzuweisen? Der soeben zitierte Absatz ist in seiner Formulierung so
— abgesehen von der spéter durch Steiner ausgefiihrten magischen Wirkung in gro-
Beren Zeitraumen — , dass es den Eindruck erwecken kann, Steiner wiirde sich doch
nicht ganz dieser Auffassung anschlieen: ,,s0 sagt man* — nicht er, Steiner, sagt so,
sondern die Vertreter der heutigen Anschauung sagen so, auch die verniinftigen und
religidsen. Andererseits spricht Steiner an anderen Orten durchaus iiber — zumindest
damals aktuell mogliche — Magie, so z. B. in der Fullnote auf S. 198 in GA 10. Sind
die ,,Verniinftigen* gar nicht so verniinftig?

Hat das Gebet, nachdem der alte, abergldubische Magie-Begriff aufgegeben
wurde, tatsichlich keine Wirkung? Wozu betet man, wenn das Gebet nichts bewir-
ken kann? Ist Beten also doch nur eine psychohygienische MaBinahme? Zunéchst ist
zu unterscheiden, ob das Gebet eine Wirkung hinsichtlich des Willen Gottes haben
konnte, oder ob es um eine Art magische Wirkung ins Physische geht. Eine Antwort
kann darin liegen, dass sich Steiners Ausfiihrungen moglicherweise nur gegen die
geglaubte ,,Wirkung* des Gebets richten. Es kann sein, dass nur eine ,,Wirkung® im
Kontext von Ursache und Wirkung, die Erwartung eines quasi mit Naturgesetzlich-
keit hervorrufbaren Effekts, zuriickgewiesen wird. Zu solchen postulierten Wirkun-
gen wiirde auch der ,,Gotteszwang®, zdhlen. Vom Gotteszwang spricht man, wenn
man glaubt, dass gewisse gottgefdlligen Handlungen den Vertragspartner — in die-
sem Fall Gott — unter den moralischen Zwang setzen, die Wiinsche des Betenden
oder Opfernden zu erhoren.

Eine andere Antwort kann darin liegen, die Primisse ,,wenn wir den universel-
len Naturmechanismus und die universelle Naturkausalitdt annehmen‘ zu bestreiten,
indem so eine Annahme als nicht gerechtfertigt zuriickgewiesen wird, da sie nicht
aus der Erfahrung nachgewiesen werden kann. Mit der Pramisse fillt dann das
Hauptargument hinsichtlich der Nicht-Wirksamkeit von Gebeten im Physischen,
denn wenn die Erhaltungssdtze nicht gelten, dann ist auch eine magische Wirkung
wieder denkbar.

Wissenschaftlich wurde die Wirksamkeit von Gebeten bereits wiederholt unter-
sucht (siehe die Anmerkung im Anhang).

Das reale Gebet tritt bildlich vor uns in der Opferung

Dasjenige dagegen, was der Mensch von sich aus an die libersinnliche Welt ge-
ben kann, das, was von ihm versucht wird in der Darbringung des Opfers, ge-
wissermallen als Gegengabe, das reale Gebet, das tritt bildlich vor uns im Offer-
torium. Das Offertorium, die Opferung, bringt symbolisch dasjenige zum Aus-
druck, was der Mensch in seiner Seele empfinden kann als Weihegefiihl zum
Ubersinnlichen. Das wird durch die symbolische Handlung des Offertoriums



157

gewissermallen als Antwort zur Evangelien-Vorlesung gesagt. Das ist der zweite
Teil. (Dritter Vortrag, Stuttgart, 14. Juni 1921 vormittags, GA 342, S. 22f)

Das Gebet als das rhythmische Element im Kultus zur
Willensbildung

Da stof3en wir auf dasjenige, wo aus der Menschennatur selbst heraus ganz not-
wendig das blof3 Inhaltliche libergehen muf in ein rhythmisch Aufzunehmendes.
Man hat das frither natiirlich ganz aus instinktiven Erkenntnissen heraus getan,
indem man in die Unterweisung das Gebet als das Rhythmische einschob, das
Gebet eingeschoben hat als immer sich wiederholenden Glaubensinhalt, trotz-
dem das einzelne Gebet vollkommen den gleichen Inhalt hat. Es geht das Vor-
stellungsméBige tiber in das WillensméfBige, wenn das Wiederholen eintritt. Auf
eine andere Weise bekommt man einen [willensmafigen] Inhalt iberhaupt nicht.
Damit haben wir schon das notwendige EinflieBen des lehrhaften Elementes in
das Kultuselement. Wir miissen den Lehrgehalt in solche Formen bringen, daf3
wir in einer gewissen Weise Bildvorstellungen an die Gemeindemitglieder her-
anbringen. Wir miissen auslaufen lassen dasjenige, was wir lehren, in einer ge-
wissen Weise in Bildvorstellungen und die Hauptsachen in einer gewissen mo-
numentalen Weise festsetzen und als Formel immer wiederholen lassen. Ohne
das bringen wir den Lehrgehalt nicht liber das Theoretisch-Vorstellungsmafige
hinaus in das Praktisch-WillensméBige hinein, und das miissen wir. Je mehr wir
bei dem bloBen Uberliefern des Lehrgehaltes bleiben, desto weniger kommen
wir zur praktischen Religionsiibung. (Fiinfter Vortrag, Stuttgart, 15. Juni 1921,
GA 342, S. 144f1)

Ein padagogisch allgemein interessanter Aspekt wird hier angesprochen: Wie macht
man es — auch bei sich selbst als Technik der Selbsterziehung —, dass Lehrinhalte
nicht nur zu — auswendig gelernten — Vorstellungsinhalten werden, sondern auch
den Willen impulsieren? Auf den Schulungsweg umgelegt: Was muss ich tun, damit
ich die Ubungen auch mache und nicht nur theoretisch wei}, wie gut es wire, sie zu
machen? Dass das mit ,,Du musst nur einfach wollen* nicht so einfach getan ist,
weil} jeder, der schon einmal versucht hat, nur aus dem Willen heraus etwas zu be-
werkstelligen, und sei es das Rauchen aufzugeben, ein paar Kilo abzunehmen oder
den Schreibtisch aufzurdumen. Besonders dort, wo es darum geht, langfristig neue
Gewohnheiten aufzubauen, ist es mit einem einmaligen Willens-Kraftakt, den man
vielleicht noch schafft, nicht getan. Steiner gibt hier eine Anleitung, wie das durch
regelmiBige Wiederholung geeigneter Vorstellungen bewerkstelligt werden kann.
Es ist zu wiinschen, dass genug Wille vorhanden ist, um die regelmiBige Wiederho-
lung der entsprechenden, willensimpulsierenden Vorstellung durchzufiihren.

Wird diese Methode nicht auf sich selbst, sondern auf andere Menschen ange-
wandt, wére die ethische Legitimitéit so einer MaBnahme zu priifen, da sie die Ge-



158

fahr der Manipulation birgt, auch wenn sie noch so gut gemeint ist: ,,Man hat das
frither natiirlich ganz aus instinktiven Erkenntnissen heraus getan, indem man in die
Unterweisung das Gebet als das Rhythmische einschob, das Gebet eingeschoben hat
als immer sich wiederholenden Glaubensinhalt, ...”). Lag es in der Intention des
Glaubigen, auf diese Weise in seiner Glaubensausiibung gefestigt zu werden, auch
wenn er oder sie iiberhaupt nicht durchschauten, wie das zustande gebracht wird? Es
gibt vieles, was eine Wirkung hat, von der man nicht das Geringste ahnt. Aber es
macht einen Unterschied, ob es sich dabei um eine noch nicht bekannte Wirkung
handelt, es um einen nicht von mir beabsichtigten Nebeneffekt geht, oder ob ein an-
derer Mensch vorsétzlich eine Wirkung bei mir hervorrufen will, ohne mich dariiber
aufzuklédren, was er da vorhat und mit welchen Mitteln er es erreichen will (Siehe
dazu auch GA 342, S. 33ff). Steiner war sich der Problematik unberechtigter Sug-
gestionswirkung durchaus bewusst:

Diese Einrichtung, die in einer Kult-Symbolik gab, was Geist-Inhalt ist, war
fiir viele Teilnehmer an der Anthroposophischen Gesellschaft eine Wohltat. Da
wie auf allen Gebieten des anthroposophischen Wirkens auch auf diesem alles
ausgeschlossen war, was aus dem Rahmen des besonnenen Bewulltseins heraus-
fiel, so konnte nicht an unberechtigte Magie, an Suggestionswirkungen und der-
gleichen gedacht werden. (GA 28, S. 450)

Im Gebet 1st ein objektives Erleben vorhanden

Das alles hat selbstverstiandlich, eben weil es Philosophie ist, mit dem religiosen
Erleben nichts zu tun. Dennoch kann man sagen, da3 das religiose Erleben heute
durchaus unter einem Einfluf3 steht, der nach einer @hnlichen Richtung geht.
Denn eine Menschheit, welche nicht in der Lage ist, von der Erkenntnis zu sa-
gen: in dieser Erkenntnis ergibt sich mir ein objektives Sein —, eine solche
Menschheit fiihlt dieselbe Haltlosigkeit dann an einem anderen Punkte auftau-
chen, und das ist das religiose Leben. Da taucht dieselbe Haltlosigkeit da auf,
wo der eigentliche Angelpunkt des religiosen Lebens heute liegt. Wir werden
sehen, wie sich um diesen Angelpunkt die verschiedensten anderen Probleme
herumgruppieren. Dieser Angelpunkt liegt in dem Gebet, in der Bedeutung des
Gebetes. Der religiose Mensch muf} fiihlen, daB3 das Gebet eine reale Bedeutung
haben muf}; man muf3 im Gebet mit irgendeiner Realitdt zusammenhingen. Aber
in einem Zeitalter, in dem der erkennende Mensch aus seiner [subjektiven] Er-
kenntnis nicht herauskommt und in der Erkenntnis nicht eine Realitit ergreifen
kann, in demselben Zeitalter findet der religiose Mensch nicht die Moglichkeit,
wenn er betet, sich bewullt zu werden, dall das Gebet nicht blo eine subjektive
Tat 1st, sondern dal3 in diesem Gebet ein objektives Erleben vorhanden ist. Und
der Mensch, der sich nicht klar dariiber werden kann, dal im Beten ein objekti-



159

ves Erleben vorhanden ist, fiir den ist es unmdoglich, einen richtigen religidsen
Halt zu finden. Im Gebete muB} sich, gerade fiir den heutigen Menschen bei sei-
ner Veranlagung, das religiose Leben konzentrieren. Die verschiedenen anderen
Gebiete miissen sich im Gebet konzentrieren. Aber ein Gebet, das nur subjektive
Bedeutung hitte, das wiirde den Menschen religiés haltlos machen miissen.
(Erster Vortrag, Dornach, 26. September 1921, nachmittags, GA 343, S. 18)

Was ist mit diesem objektiven Erleben beim Gebet gemeint? Meint Steiner damit die
gefiihlte Uberzeugung des religidsen Menschen, dass er ,,im Gebet mit irgendeiner
Realitdt zusammenhédngen® muss, oder bezieht sich das auf die konkreten Gefiihle
im Zusammenhang mit einem ganz bestimmten Gebet, oder, wie anlésslich des Va-
terunsers ausgefiihrt, erst sobald das Gebet als Wechselgesprich erlebt wird
(S. ,,Anleitung zum Beten des Vaterunser” unten auf S. 159), dass dieses Erleben
nicht subjektiv, sondern objektiv ist? Hinsichtlich des Begriffs der Erkenntnis gibt es
die Aussage, dass auch diese nicht als ,,subjektiv bezeichnet werden darf (GA 4,
S. 60). Das Gebet wiirde dadurch zu einer Art objektivem Erkenntnismittel.

Im Gebet muss gesucht werden, Realitdten zu erfassen

Der Grieche konnte Gétter denken in grandiosen Phantasiebildern, aber was der
Grieche nicht konnte: er konnte nicht beten. Das ist das Wichtige: der Grieche
konnte nicht beten. Das Gebet ist eigentlich erst spiater gekommen; und fiir das
Gebet mufl gesucht werden die Moglichkeit, in ihm Realititen zu erfassen. Dazu
mul} angekniipft werden an diejenigen Zeiten, in denen das Gebet nicht blof3 ge-
sprochen, nicht blof3 gedacht oder nicht bloB3 gefiihlt worden ist, sondern in de-
nen das Gebet eins war mit der Opferhandlung. Und wiederum weil3 der Katho-
lizismus sehr gut, warum er sich vom Kultus, von der Opferhandlung, von der
zentralen Opferhandlung, von dem MeBopfer nicht trennt. (Erster Vortrag, Dor-
nach, 26. September 1921, nachmittags, GA 343, S. 32)

Anleitung zum Beten des Vaterunser

Uber das Gebet, meine lieben Freunde, kann man vom religiésen Standpunkte
aus geradezu sagen: Wer nicht beten kann in unserer heutigen Zeit, kann kein
religioser Mensch sein. — Gewil3, so etwas kann angezweifelt werden von die-
sem oder jenem Standpunkt aus, aber wir wollen ja jetzt nicht abstrakte Diskus-
sionen fithren, sondern wir miissen von positiven Gesichtspunkten ausgehen,
und die miissen immer in irgend etwas liegen. So mdchte ich also ausgehen jetzt
von einer Art religiosen Axioms, das eben fiir viele darin bestehen kann, daf3
man empfindet, ohne die Moglichkeit zu beten gibt es kein innerliches religidses
Erleben, denn im Gebete mul3 gesucht werden eine reale Vereinigung mit dem



160

die Welt durchwebenden und durchwaltenden Gottlichen. Nun handelt es sich
darum, wie wir zundchst an das Gebet herankommen. Da miissen wir uns klar
sein, daf} trotz alles Allgemein-Menschlichen Differenzierungen in der Mensch-
heit auch in der Pflege des geistigen Lebens auftreten, je nach den Berufen, die
die verschiedenen Menschen haben. Und wenn auch das Gebet durchaus etwas
Allgemein-Menschliches ist, so kann man doch sagen, dal3 ein besonderes Beten
wiederum notwendig ist flir denjenigen, der auf dem Gebiete des religidosen Le-
bens als Lehrer auftreten mul3, und das wird uns dann bringen zum Brevierab-
solvieren. Uber diese Dinge alle wollen wir ja sprechen, denn sie sind fiir Sie,
namentlich fiir die jiingeren Theologen, von eminenter Wichtigkeit fiir die Auf-
gaben, die Sie sich, ich sage jetzt nicht, stellen sollen, sondern die Sie sich nach
den Anforderungen der Zeit allein stellen konnen.

Nun, fiir das Gebet mochte ich, um anschaulich sein zu konnen, an das Va-
terunser selbst ankniipfen und mdchte die innerliche Erlebensseite dieses Vater-
unsers einmal hier besprechen. Es handelt sich dabei darum, da3 wir vielleicht
heute iiberhaupt von den Empfindungen gar nicht ausgehen konnen, die etwa
das Urchristentum hatte beim Vernehmen oder beim Innerlich-Lebendigmachen
des Vaterunsers; wir miissen von dem ausgehen, was der Mensch der Gegenwart
haben kann, denn wir wollen vom Vaterunser als einem Allgemein-
Menschlichen sprechen. Aber des folgenden mufl man sich dabei doch bewul3t
sein. Nehmen wir also an, wir beginnen das Vaterunser zu sprechen und spre-
chen gewissermaBlen in unserem Stil den ersten Satz «Vater unser in den Him-
meln». Nun handelt es sich darum, was wir bei einem solchen Satz fiihlen und
empfinden, und was wir etwa bei anderen Sitzen des Vaterunsers fithlen und
empfinden konnen, denn nur dadurch wird das Vaterunser innerlich lebendig.
Da handelt es sich in der Tat darum, dal} wir zundchst bei einem solchen Satz
etwas haben wie ein innerliches Wahrnehmen, wirklich nicht blof3 etwas, was im
Zeichen des Wortes in uns lebt, sondern etwas, was im wirklichen Worte in uns
lebt. Die Himmel sind im Grunde genommen die Gesamtheiten des Kosmos,
und wir machen uns anschaulich, indem wir sagen «Vater unser in den Him-
meln» oder «Vater unser, der Du bist in den Himmelny», da3 dasjenige, zu dem
wir da sprechen, von einem Geistigen durchdrungen ist, wir wenden uns an das
Geistige. Das ist die Perzeption, das ist dasjenige, was wir uns so anschaulich
wie moglich vor Augen bringen sollen, wenn wir einen solchen Satz ausspre-
chen «Vater unser in den Himmeln». Ein ebensolches Erlebnis miissen wir ha-
ben [bei den Worten] «Dein Reich komme zu uns», denn in uns muf ja, wenn
auch mehr oder weniger nur gefiihlt und innerlich intuitiv, die Frage entstehen:
Was ist nun dieses Reich? Und wenn wir Christen sind, werden wir gerade, in-
dem wir versuchen, an die Perzeption des Reiches heranzukommen — oder bes-
ser gesagt: der Reiche —, erinnert werden an etwas, wovon gestern hier gespro-



161

chen worden ist, wir werden erinnert an Christus-Worte, die anklingen an den
Terminus «die Reiche der Himmel». Gerade im 13. Kapitel des Matthius-
Evangeliums will ja der Christus sowohl zu dem Volke auf der einen Seite wie
zu den Jiingern auf der anderen Seite dariiber sprechen, was das Reich der
Himmel ist. Es muB} also etwas rege werden bei dem Satz «Dein Reich» oder
«Deine Reiche mogen zu uns kommeny». Nun, wann wird das Richtige rege in
uns? Das Richtige wird in uns nur rege, wenn wir solche Sitze eben nicht als
Gedanken haben, sondern wenn wir sie so lebendig machen koénnen, als ob wir
sie wirklich innerlich horten, also wenn wir dasjenige anwenden, was ich in den
letzten Tagen mehrfach mit [hnen besprochen habe. Es mul der Weg gemacht
werden vom Begriff zum Wort, denn es liegt darin ein ganz anderes innerliches
Erleben, wenn wir, ohne da3 wir duerlich sprechen, innerlich nicht blof3 einen
abstrakten Begriffsinhalt haben, sondern das lebendige Erleben des Lautes, in
welcher Sprache es zundchst auch sei. Das ganze Vaterunser wird gewisserma-
Ben das Spezifische der Sprache schon hinwegreduzieren, auch wenn wir im
einzelnen aus irgendeiner Sprache heraus nun nicht vorstellen den bloflen Ge-
dankeninhalt, sondern den Lautinhalt. Auf das wurde ndmlich gerade in fritheren
Zeiten beim Beten auBerordentlich viel gehalten, dal der Lautinhalt innerlich
lebendig wird, denn nur wenn der Lautinhalt innerlich lebendig wird, verwandelt
sich das Gebet in dasjenige, was es sein mul}, in ein Wechselgesprach mit dem
Gottlichen. Niemals ist das Gebet ein wirkliches Gebet, wenn es nicht ein
Wechselgesprach mit dem Gottlichen ist, und zu einem solchen Wechselge-
sprich mit dem Gottlichen ist allerdings das Vaterunser im eminentesten Sinn
gemacht durch seinen besonderen Bau. Wir sind gewissermalen aus uns selbst
heraus, indem wir solche Sétze sprechen wie «Vater unser, der Du bist in den
Himmeln» oder «Deine Reiche mdgen zu uns kommen». Wir vergessen uns in
dem Augenblick selbst, indem wir richtig diese Sétze innerlich horbar lebendig
machen. Wir loschen uns bei diesen Sétzen in einem hohen Mafle einfach durch
den Inhalt der Satze aus, aber wir nehmen uns wieder in die Hand, wenn wir
Sdtze anderer Struktur lesen oder innerlich lebendig machen. Wir nehmen uns
sofort wiederum in die Hand, wenn wir sagen «Dein Name werde geheiliget».
Es ist tatsichlich dann ein lebendiges Wechselgesprich mit dem Gottlichen,
denn es verwandelt sich sofort dieses «Dein Name werde geheiliget» in uns in
die innere Tat. Wir haben auf der einen Seite die Perzeption «Vater unser, der du
bist in den Himmeln»; ohne dal} etwas dabei geschieht, ist es nicht méglich, die-
sen Satz in seiner Vollstdndigkeit zu erleben. Und indem wir uns auf das innerli-
che Horen einstellen, erregt dieses innerliche Horen in uns den Christus-Namen,
wie es in vorchristlichen Zeiten den Jahve-Namen erregt hat, in dem Sinne, wie
ich liber den Anfang des Johannes-Evangeliums gesprochen habe. Sprechen wir
also in uns selber den Satz «Vater unser, der Du bist in den Himmelny» in der



162

richtigen Weise aus, dann mischt sich hinein in dieses Aussprechen fiir uns in
unserer heutigen Zeit der Christus-Name, und dann geben wir innerlich die
Antwort auf dasjenige, was wir als eine Frage empfinden: «Dieser Name werde
durch uns geheiliget.»

Sie sehen, es nimmt das Gebet dadurch, dall wir richtig uns hineinleben in
das Vaterunser, diec Form des Wechselgespriaches mit dem Gottlichen an; eben-
so, wenn wir in der richtigen Weise als Perzeption erleben «Deine Reiche mo-
gen zu uns kommeny. Diese Reiche konnen wir zunéchst nicht in das intellektu-
alistische Bewuftsein aufnehmen, wir konnen sie allein in den Willen aufneh-
men. Und wiederum wenn wir in dem Satze «Deine Reiche mdgen zu uns kom-
meny» uns selbst verlieren, finden wir uns, nehmen wir uns in die Hand und ge-
loben, daf} die Reiche, wenn sie zu uns kommen, in uns wirken, dal3 wirklich der
gottliche Wille geschehe wie in den himmlischen Reichen, also auch da, wo wir
sind auf Erden. Sie sehen, Sie haben ein Wechselgesprich mit dem Géttlichen in
dem Vaterunser.

Dieses Wechselgespriach bereitet Sie dann vor, iiberhaupt erst die innere
Wiirdigkeit zu haben, um dasjenige, was nun der Erde angehdrt, mit demjenigen
in Beziehung zu bringen, mit dem Sie in das Wechselgespriach gekommen sind,
auch fiir die irdischen Verhéltnisse. Auffillig konnte es einem erscheinen, dal3
ich sage, die Worte «Dein Name werde geheiligt» erregen in uns den Christus-
Namen. Aber darin, meine lieben Freunde, liegt ja das ganze Christus-
Geheimnis. Dieses Christus-Geheimnis wird solange nicht richtig gesehen wer-
den, solange der Anfang des Johannes-Evangeliums nicht richtig verstanden
wird. Am Anfang des Johannes-Evangeliums lesen Sie die Worte «Alles ist
durch das Wort entstanden, und nichts gibt es in dem Entstandenen, was nicht
durch das Wort entstanden wire». Indem man dem Vater-Gott zuschreibt die
Weltenschopfung, vergeht man sich ja gegen das Johannes-Evangelium. An dem
Johannes-Evangelium hélt man nur fest, wenn man die Sicherheit dariiber hat,
dal3 dasjenige, was entstanden ist, dasjenige, was man als Welt um sich hat,
durch das Wort entstanden ist, also im christlichen Sinne durch den Christus,
durch den Sohn, da3 der Vater das substantiell Zugrundeliegende, das Subsistie-
rende ist, und dal} der Vater keinen Namen hat, sondern daf} sein Name eben
dasjenige ist, was in dem Christus lebt. Es liegt das ganze Christus-Geheimnis in
diesem «Dein Name werde geheiliget», denn der Name des Vaters ist in dem
Christus gegeben. Wir werden dariiber noch genug zu sprechen haben bei ande-
ren Gelegenheiten, aber ich wollte heute vor allem darauf hinweisen, wie im
Gebet ein reales inneres Wechselgespriach mit dem Gottlichen schon durch den
Inhalt des Gebetes da sein muB3. (Achter Vortrag, Dornach, 30. September 1921,
vormittags, GA 343, S. 150-154)



163

Das Gebet als reales Wechselgesprach mit dem
Gottlichen

Aber wir miissen uns im realen Sinn, nicht durch eine Theorie, sondern im rea-
len Sinn von dem Weltendasein wegwenden, weil wir gewahr werden, dal3 das
Weltendasein, das uns als Menschen zuerst gegeben ist, gar nicht das wirkliche
Weltendasein ist, sondern das entgéttlichte Weltendasein, und dal3 wir das wirk-
liche Weltendasein erst haben, nachdem wir uns im Gebet zu Gott gewendet ha-
ben und eine Verbindung zu Gott im Gebet gefunden haben.

Damit, meine lieben Freunde, ist ja zundchst nur in elementarsten Stufen
angedeutet die Treppe, die Stiege, die hinauffiihren kann in das BewuBtwerden
des religiosen Impulses im Menschen. Dieser religiose Impuls ist ja gewisser-
mallen vom Urbeginne ab im Menschen gelegen, aber es handelt sich darum,
daB sich der Mensch dieses in ihm liegenden Impulses bewuft wird, und er kann
das nur, wenn das Gebet in ihm ein reales Wechselgespriach mit dem Géttlichen
wird. Es ist die erste bedeutsame Entdeckung, die man beim Vaterunser machen
kann, dal} es durch seinen inneren Bau schon so ist, dafl man durch es unmittel-
bar, wenn man es versteht, in ein wechselseitiges Verhiltnis des Menschlichen
mit dem Goéttlichen kommen kann. (Achter Vortrag, Dornach, 30. September
1921, vormittags, GA 343, S. 156)

Wird im ersten Satz das ,,zuerst” nicht beachtet, kann der Eindruck entstehen, dass
Steiner hier das Weltendasein fiir entgéttlicht erklédrt. Die Natur konnte insofern als
gottlich begriffen werden, als sie zwar als gottgeschaffen angesehen wird, aber die
Gottheit sich nach dem Schopfungsakt — irgendwann — aus der Natur zuriickzog. In
der anderen Lesart wird das ,,zuerst” betont: das ,,Weltendasein® erscheint dem
Menschen zuerst ,.entgéttlicht, obwohl es das gar nicht ist. ,,Ebenso merken sie es
nicht, dal Gott die Erde nicht als einen KloB3 gefunden und aus ihr dann die Dinge
gemacht hat, sondern daf tatsdchlich bis ins einzelne hinein das gottliche Wirken
iiberall drinnen ist und gesucht werden muB. (GA 350, S. 304) (in Ubereinstim-
mung mit Steiners monistischer Weltsicht, z. B. GA 4, S. 2491, GA 4a, S. 199-204).
Das Weltendasein sieht fiir den modernen Menschen entgéttlicht aus. Um das Gott-
lich in der Natur zu finden bedarf es zunédchst der Abwendung von der Natur, vom
,»Weltendasein®, und der Hinwendung zum Géttlichen im Gebet: das Géttliche in
der Natur ist nicht mit Sinnesorganen zu finden, sondern zeigt sich erst, wenn man
mit andachtsvoller Gebetshaltung an die Natur herantritt.

Im Gebet zum lebendigen Wort kommen

Wir haben in unserem heutigen Zivilisationszusammenhang nur das tote Wort,
nicht das lebendige Wort. Wir haben nur die Handlungen, auch in den Men-
schenhandlungen, die NaturgesetzmifBigkeiten in sich enthalten. Wir haben we-



164

der das lebendige Wort noch die vom gottlichen Willen durchtrinkte Handlung.
Zu beiden miissen wir kommen im Gebet und im Evangeliumlesen auf der einen
Seite und im rechten Vollbringen des Opfers auf der anderen Seite. (Achter Vor-
trag, Dornach, 30. September 1921, vormittags, GA 343, S. 168)

Das Brevier als meditativ geartetes, erkenntnisartiges
Gebet

Daher werde ich Thnen bei Threr Anweisung hier wenigstens dem Prinzip nach
libergeben miissen, was das Geheimnis eines Brevierautbauens ist. Dieses be-
steht darin, daB3 wir zunéchst ein Gebet haben fiir einen jeglichen Tag, ein inner-
lich meditativ geartetes Gebet fiir jeden Tag, das aber durchaus etwas Erkennt-
nisartiges hat fiir einen jeglichen Tag der Woche, da3 wir in der Lage sind, die-
ses Gebet viergliedrig durch den Monat zu richten nach Osten, Westen, Siiden,
Norden, und daB3 wir fahig sind, es durch die zwd6lf Monate des Jahres hindurch-
zutragen, so daB ein wirklicher Jahreskreislauf daraus wird. Es mu3 daher ein
Brevier so gebaut werden, dal3 sich rhythmisch wiederholen innere Erlebnisse
durch das Brevier, die gegliedert sein werden wie die sieben Tage der Woche,
die vier Wochen des Monats und die zwolf Monate im Jahr, und wir werden se-
hen, wie ein Brevier wird aufgebaut sein miissen, indem es beginnen wird mit
demjenigen, das sich schliefft an den Jahreslauf durch die Zwolf, das sich be-
zieht auf den Raum durch die Vier, und das sich bezieht auf den Tag durch sei-
nen wesentlichen Inhalt. Es wird der Inhalt der Tagesinhalt sein, es wird die
Richtkraft dasjenige sein, was sich auf die Wochen bezieht, und es wird der
Stimmungsgehalt dasjenige sein, was sich auf die zwolf Monate des Jahres be-
zieht. Anders ist nie ein Brevier geartet gewesen, und wenn Sie, meine lieben
Freunde, den Willen haben, zu solchen Dingen iiberzugehen, dann miissen Sie
eben auch durchaus sich dazu anschicken, sich ein Verstandnis fiir diese Dinge
zu erwerben. (Achtzehnter Vortrag, Dornach, 5. Oktober 1921, vormittags,
GA 343, S. 389)

Gebet an die Toten soll der Tendenz nach eine Briicke
zu den Toten finden

Es muB} der Verkehr mit den Toten durchaus innerhalb des Seelischen bleiben.
Dabei kann es sich nur darum handeln, dal3 immer nur dasjenige Gebet an die
Toten zu richten ist, das die Tendenz hat, zu den Toten hin die Briicke zu finden,
und daB3 auch die Meditation, die rituelle Handlung und so weiter so an die To-
ten gerichtet werden, dal man dadurch seelisch in Beziehung zu den Toten



165

kommt. Auf diese Weise ist sowohl der Welt gedient, in welcher die Toten sich
befinden, als auch der Welt, in welcher die Lebenden sich befinden; das heif3t
diejenigen, die auf der Erde lebend sich befinden; denn gar manches, was die
Menschen, ohne von dessen Ursprung eine wirkliche Vorstellung zu haben, in
das Wort «genial» zusammenfassen, ist in Wirklichkeit eine Eingebung von To-
ten, die sich in die Gedanken der Menschen hineinfinden. (Dreiundzwanzigster
Vortrag, Dornach, 7. Oktober 1921, nachmittags, GA 343, S. 491)

Die ersten Sétze lassen noch die Frage offen, wie das mit den Toten seelisch in Be-
ziehung zu kommen gemeint ist. Soll man sich beispielsweise den Verstorbenen, wie
er zu Lebzeiten war, besonders deutlich, auch empfindungsmifig, in Erinnerung ru-
fen?

Der letzte Satz legt nun nahe, dass die Welt doch nicht so ,,dicht* gegeniiber ei-
ner geistigen Welt ist, die jedoch im monistischen Sinn nicht als Gegenpol zur phy-
sischen Welt, sondern als hoheres Wesensglied eines gottlich geistig-physischen
Kosmos zu sehen ist. Was ist aber unter diesem Aspekt von den Aussagen in ,,Die
Illusion eines Bezuges zwischen unserem Gebet und dem Goéttlichen und seinen
Willensimpulsen* auf S. 152 und der anschlieBenden Diskussion zu halten? Wurde
dort tatsdchlich nur die Vorstellung einer Wirkung des Gebets auf den gdttlichen
Willen zuriickgewiesen, nicht jedoch jedwede Wirkung?

Das Gebet fiir einen Sterbenden ist sinnvoll

Die zweite [Frage] ist, ob man bei einem Sterbenden, wenn er keine Empfin-
dung von dem hat, was zu ihm geredet wird, noch ein Gebet verrichten soll? Das
sollte man ganz bestimmt tun! Ich bitte durchaus immer zu beriicksichtigen, dal3
die Seele, die durchgeistete Seele des Menschen, ja da ist, und daB3 es durchaus
nicht blof3 darauf ankommt, ob dasjenige, was der Mensch aufnehmen kann, mit
Hilfe des physischen Instrumentes geschieht, sondern es ist so, dal3, wenn man
zum Beispiel iiber einen Menschen einen Segensspruch spricht oder sonst in ir-
gendeiner Weise zu seiner Seele spricht, dieses durchaus auch dann geschehen
kann, wenn man ganz sicher ist, der Betreffende kann es nicht aufnehmen.
(Neunundzwanzigster Vortrag, Dornach, 10. Oktober 1921, nachmittags,
GA 343, S. 637)

Dieses Tauschgeschift zwischen Siinde und
Vaterunserbeten ist natiirlich etwas Furchtbares

Zum weiteren Fortgang der Messe ist dann noch zu sagen, dal3, nachdem die
Transsubstantiation vollzogen ist und die Kommunion noch bevorsteht, dann der
richtige Ort in der Messe ist, um das Ritual, das wir vor drei Tagen probeweise



166

gelesen haben, zu unterbrechen und das Vaterunser einzuschalten. Es ist ja in
bezug auf das Vaterunser bei allen Konfessionen in der neueren Zeit eine grofle
Lissigkeit eingetreten. Das Vaterunser ist urspriinglich eigentlich ein Kompen-
dium wichtigster Weltenwahrheiten, gespiegelt durch das menschliche Gefiihl.
Im evangelischen Bekenntnis wird das Vaterunser in einer, ich mochte sagen
durchaus nicht immer geniigend vorbereiteten Art gesprochen. Denken Sie nur
daran, welche Feierlichkeit vorliegt fiir das Sprechen des Vaterunsers, wenn die
Transsubstantiation vorangegangen ist und das Vaterunser an dieser Stelle ein-
gefiigt wird. Ich will nicht sagen, dall das Vaterunser deshalb von dem Glédubi-
gen nicht so oft wie immer moglich gebetet werden soll. Aber selbst das ein-
fachste individuelle Gebet, wie es das Vaterunser ist, wird — bei allen Fehlern
des Romisch-Katholischen — von dem Glaubigen wiirdiger gebetet dadurch, dal3
der romische Katholik das Vaterunser hort an einer wichtigen Stelle der Messe.
Das gibt der ganzen Stimmung, in der das Vaterunser gebetet wird, eine gewisse
feierliche Nuance. Die katholische Kirche hat allerdings verstanden, diese feier-
liche Nuance bei den Glaubigen griindlich zu vertreiben, indem be1 der Beichte,
wenn ein Beichtkind seine Siinden dem Beichtiger bekannt hat, dieser ihm dann
sagt: Bete zur Bufle jeden Tag fiinf Vaterunser. — Dieses Tauschgeschift zwi-
schen Siinde und Vaterunserbeten ist natiirlich etwas Furchtbares und entheiligt
alles, was das Vaterunser an heiliger Farbung bekommt, wenn es wihrend der
Messe gehort wird und dadurch immer diesen feierlichen Grundton behilt. Das,
was in dieser Beziehung die katholische Kirche auch noch dadurch erreicht, daf3
sie ja in der dem Glaubigen nicht verstdndlichen lateinischen Sprache spricht,
das konnen Sie, wenn Sie wihrend der Messe das Vaterunser rezitieren, ersetzen
durch die Gewalt, mit der das Vaterunser gesprochen wird, denn ein blof3es Her-
sagen des Vaterunsers entspricht eigentlich nicht dem Grandiosen, das in dem
Vaterunser liegt. Obwohl hier auch nicht in der leisesten Art dafiir Stimmung
gemacht werden soll, da3 irgend etwas an Magie Grenzendes getan werde — das
hat ja die katholische Kirche erreicht durch die lateinische Sprache —, ist den-
noch zu sagen, daB3 die lateinische Sprache in einer gewissen Beziehung sich
auch fiir ein unmagisches Wirken erweist als nuancierend die tiefen Wahrheiten
des Vaterunsers, die niemals trivial werden sollten. Eine gewisse Berechtigung
hat es ja, da3 der Gebrauch der lateinischen Sprache solange fortgesetzt wurde
zu gewissen Zwecken, die die Menschheit hinauslenken sollten aus dem Person-
lichen. Aber heute mul} das, was durch die lateinische Sprache im Vaterunser
gegeben werden konnte, bei dem Vor-der-Gemeinde-Beten des Vaterunsers er-
setzt werden durch die Gewalt des Sprechens. Der Glaubige mul} das Vaterunser
bei der Kultushandlung, gerade weil es sein tagliches Gebet ist, in einer iiber das
gewoOhnliche Sprachmal} hinausgehenden Weise horen. Die lateinische Sprache



167

hat ja das Vaterunser so nachgebildet, dal} es in einem gewissen Sinne ein Man-
tram ist:

Oremus. Praeceptis salutaribus moniti et divina institutione
formati, audemus dicere:

Pater noster, qui es in coelis:

sanctificetur nomen tuum:

adveniat regnum tuum:

fiat voluntas tua, sicut in coelo et in terra.
Panem nostrum quotidianum da nobis hodie,
et dimitte nobis debita nostra,

sicut et nos dimittimus debitoribus nostris.
Et ne nos inducas in tentationem.

Sed libera nos a malo.

Es muf} von dem, was im lateinischen Vaterunser schon in einer mantrischen
Weise da ist, wieder etwas libergehen in das Vaterunser, wenn es in der Messe
an der Stelle zwischen der Transsubstantiation und der Kommunion gebetet
wird. Wir werden ja bei der ndchsten Messe-Probe diese Dinge noch einfligen in
die Messe. (Dornach, Montag, 11. September 1922, nachmittags, GA 344,
S. -87)

Im Gebet begegnet der Mensch den Gottern

Jedes Gebet hat im Grunde genommen diesen Sinn: Der Mensch bemiiht sich,
mit seinen Kriften hinaufzusteigen in die gottlich-geistige Region; er begegnet
da den Goéttern. Und indem er da das Wort intoniert, spricht nicht mehr er, son-
dern es spricht im Kultwort die sich offenbarende Gottheit; sie offenbart sich im
Luftelement. Der Mensch fiihlte sich von seinem eigenen Astralleib aus in dem-
jenigen, was die Krifte der Luft beherrscht. (Zweiter Vortrag, Dornach, 6. Sep-
tember 1924, GA 346, S. 36)

Die Bedeutung des Handefaltens beim Gebet

Wenn wir in die ganz alten Menschheitszeiten gehen, meinetwillen nur bis in die
Zeiten des Alten Testamentes, da haben die Priester, die in dlteren Zeiten — ver-
zeihen Sie den ketzerischen Ausspruch — oftmals viel gescheiter waren als in der
neueren Zeit, gesagt: Wir wollen die Menschen zum Selbstbewulltsein bringen.
Da haben sie die Hande falten lassen. Das ist der Ursprung des Héndefaltens:



168

sich selber beriihren, um in sich das starke Ich zu finden, Wille zu entwickeln.
Alles das sagt man ja heute nicht, weil man die Dinge nicht begreift. Heute sa-
gen die Priester den Menschen, sie sollen die Hiande falten zum Gebet, aber sie
sagen ihnen nicht, was es fiir eine Bedeutung hat. Es ist tatsdchlich so. (Fiinfter
Vortrag, Dornach, 13. Dezember 1922, GA 348, S. 951)

Gebet wird wirkungslos bei tibermafligem
Kartoffelgenuss

Aber das gottliche Wirken ist nicht nur da, wo man Gebete gesprochen hat, oder
wo iiber das Evangelium geredet wird, sondern in der ganzen Natur; das Geisti-
ge wirkt auch da drinnen. Wenn der Mensch die Geistigkeit nicht einldft in sei-
nen Kopf, weil er ithn durch die Kartoffel zu stark in Anspruch nimmt, so ist es
so, daf} der Mensch beten kann. Sehr schon. Wenn er aber zuviel Kartoffeln if3t,
so hat sein Gebet keinen Zweck mehr, denn er wird wiederum abgeleitet vom
Geistigen. Aber das merken die Leute wiederum nicht. Ebenso merken sie es
nicht, daBB Gott die Erde nicht als einen Klo8 gefunden und aus ihr dann die
Dinge gemacht hat, sondern daf} tatsdchlich bis ins einzelne hinein das gottliche
Wirken iiberall drinnen ist und gesucht werden muB. (Sechzehnter Vortrag,
Dornach, 22. September 1923, GA 350, S. 304)

Beziiglich des Kartoffelgenusses stellt sich die Frage, was ,,zuviel ist. Um den
Rahmen dieses Buches nicht zu sprengen, hier nur ein Hinweis: Da Steiner an zahl-
reichen Stellen immer nur von einem ,,zuviel* (GA 302a, S. 115, GA 316, S. 40f,
GA 352, S.57-59) bzw. ,ibermidBig* (GA 225, S. 191, GA 350, S. 297, GA 352,
S. 59) an Kartoffelnahrung spricht, geht es nicht um einen volligen Verzicht auf
Kartoffel. In GA 310, S. 131-132 wird deutlich, dass es individuell verschieden ist,
wo das ,,Zuviel liegt und dass es sich in einem konkreten Fall nur um die Redukti-
on auf eine ,,geringere Menge Kartoffelsubstanz* handelt.

,Der Kartoffelgenuf3 darf nur so weit gehen, dall er in uns anregt das Ge-
hirnméBige, das KopfméBige. Aber man darf gerade den Kartoffelgenul3 nicht
ibertreiben. (Achter Vortrag, Koberwitz, 16. Juni 1924, GA 327, S. 215)

Die Chinesen kannten das nicht, was man ein Gebet
nennt

Und sie richteten auf Erden alles so ein, wie es ithnen oben bei den Sternen er-
schien. Und das alles machten sie, ohne dal} sie beteten. Die Chinesen kannten
das nicht, was man ein Gebet nennt. Das taten sie, ohne daf} sie im Grunde so
etwas hatten, was spiter ein Kultus war. Sie richteten sich dasjenige, was man



169

ihr Reich nennen konnte, so ein, dal} es ein Abbild des Himmels war. Man kann
das noch nicht Staat nennen; das ist ein Unfug, den die heutigen Menschen trei-
ben. Aber sie richteten sich dasjenige, was auf Erden war, so wie ein Abbild
desjenigen ein, was ihnen am Sternenhimmel erschien. (Fiinfter Vortrag, Dor-
nach, 12. Juli 1924, GA 354, S. 80)

Auch die alten Griechen kannten das Gebet nicht (S. ,,Im Gebet muss gesucht wer-
den, Realitdten zu erfassen* auf Seite 159)

Das «Vater-unser» der Erkenntnis, gegeniiber dem
«Vater-unser» des Erlosungsflehens

Dann wird das ewige Gebet, das im Mikrokosmos erklingt als das «Vater-unser»
und das den Evangelien eingereiht ist, uns entgegendringen aus dem Fiinften
Evangelium als das «Vater-unser» der Erkenntnis, gegeniiber dem «Vater-
unser» des Erlosungsflehens. Was das Erlosungsflehen im vierten, das ist die
Erkenntnis im fiinften Zeitraum. Wenn die Menschheit im fiinften Zeitraum die
Erkenntnis des Spirituellen nicht aufnehmen wiirde, so konnte es sein, dal} sie
verdorren miifite, da3 an Stelle des Glaubens, der Befriedigung des Spirituellen,
der Unglaube, die Leerheit tritt ... (III. ordentliche Generalversammlung des
Johannesbau-Vereins, Basel, 22. September 1913, D §, S. 33)

Mogliche Gefahren durch das Gebet flir Verstorbene

[Frage:] Werden durch Gebete fiir Verstorbene auch ddmonische Geister ange-
zogen, welche den Fiirbittenden schaden konnen?

[Dr. Steiner:] Das kann nicht eintreten, wenn das Gebet fiir den Verstorbenen in
einem guten Willen vollzogen wird. Wenn ddmonische Geister angezogen wer-
den, riihrt das davon her, da3 der Mensch selber die Anziehungskraft fiir solche
Geister in seinem eigenen Wesen, seinen Seelenkriften, hat.

[Frage:] Wie verhielt es sich mit der Seherin von Prevorst, die mit ddmonischen
Geistern zu tun hatte? Wurden diese durch ihr Gebet angezogen?

[Dr. Steiner:] Ich dachte an die Menschenseelen im normalen Leben. Natiirlich
gewinnt die Sache eine ganz andere Gestalt, wenn solche Menschen sich mit den
Toten befassen, die etwas an sich haben, was sie mit iiberphysischen Wesen
durch ihre eigene Wesenheit in Zusammenhang bringt. Fiir solche Menschen,
mufl man aber sagen, handelt es sich niemals darum, dafl den Toten geschadet
werden kann, wenn das Gebet in gutem Willen vollbracht wird. Trotz allem Ed-



170

len und Schonen, das in der Seherin von Prevorst war, mull man aber in Betracht
ziehen, daB3 Anziehungen in Hiille und Fiille da waren fiir ddimonische Wesen-
heiten; die kamen herbei, weil das Gebet durch eine Seherin verrichtet wurde,
die benutzten die Gelegenheit. Das hingt dann nicht am guten Willen, das hingt
an der Personlichkeit. (Fragenbeantwortung zum Vortrag, gehalten in Miinchen,
10. Mérz 1913, D 41, S. 20-21; der Hauptvortrag findet sich in GA 140)

Im Pater noster sollen Gefiihls- und Willensform
verbunden sein

Am gleichen Tage gab er noch eine neue Art an, das Pater noster sinnvoll auszudrii-
cken, so dal man «Gefiihls- und Willensform in diesem Gebet verbinden miisse».
(Erna van Deventer: Erinnerungen zu einer personlichen Aussprache am 8. Mirz
1915, D 75/76, S. 41)

Das Vaterunser ist das wirksamste der Gebete

Das Vaterunser als tigliches Gebet ist im hochsten Grade geeignet, okkulte
Krifte zu entwickeln. Es ist das wirksamste der Gebete. Je mehr Achtung und
Hingebung man fiir dieses Gebet hat, desto besser ist es fiir eine BewuBtseins-
seele. Wenn der Mensch es betet, so liegen — auch wenn er gar nichts davon
weill — doch dem Gebet die Kréfte zugrunde, die die Ursprungskrifte des Men-
schen sind. Derjenige, der die Menschen dies Gebet lehrte, muflte diese Kréfte
kennen. Wer es gebraucht, kann unbewul3t diese Krifte in sich leben haben. Der
Respekt vor diesem Gebet wichst immer mehr, je mehr man hineinkommt. Es
kommen dann Zeiten, wo man wegen der Hoheit des Vaterunser es sich nicht zu
gestatten wagt, das ganze Vaterunser an einem Tag zu beten, da man von dem
Zusammenwirken der sieben Bitten eine so groBBe Vorstellung bekommt, daf3
man sich nicht fiir wiirdig hélt, jeden Tag dies grofte Initiationsgebet in seinem
Herzen zu entfalten.

[Redaktionelle] Nachbemerkung: Siehe auch die Fragenbeantwortung im
Anschlufl an den am 2. September 1906 in Stuttgart gehaltenen Vortrag in «Vor
dem Tore der Theosophie», GA 95, S. 154, «Wie stellen Sie sich zum Vaterun-
ser?» (Fragenbeantwortung zu: Uber das Vaterunser, Kristiania (Oslo), 12. Juni
1912, D 110, S. 25)

Ist Wunscherfiillung durch andachtiges Beten moglich?

Frage: Konnen einem durch andichtiges Beten Wiinsche gewahrt werden?



171

Rudolf Seiner: Das Gebet sollte eigentlich sein eine Verneigung der Seele vor
der die Welt durchlebenden und durchwebenden gottlichen Geistigkeit. Das Ge-
bet verliert eigentlich seinen Sinn, wenn es egoistisch ist. Und nur das Gebet ist
berechtigt, welches in die Worte des Urgebets ausklingt: «Aber nicht mein, son-
dern Dein Wille geschehe.» Durch den Nachsatz wird dem Gebet die richtige
Stimmung verlichen. Dann ist es ein richtiges Gebet, wenn es nicht egoistisch
ist. Sonst wiirden sich gleich praktische Widerspriiche ergeben. Denn was sollte
der Gewéhrer von Wiinschen tun, wenn zum Beispiel ein Bauer um Trockenheit
bittet, ein anderer in derselben Gegend um Regen, damit seine Saat aufsprief3t?
Oder wenn von zwei Heeren, die beide sicher ganz gewil den Wunsch haben zu
siegen, das eine um Sieg bittet und das andere auch? Also nicht egoistisch im
Gebet sein! Daher hat die Frage keine rechte Bedeutung, ob Wiinsche gewihrt
oder nicht gewéhrt werden konnen, denn ein richtiges Beten kann nicht erwar-
ten, dall Wiinsche gewihrt werden. Ich weil}, dall das Anstof3 erregt bei vielen
Seelen, aber man sollte nur auf die Natur der Sache eingehen und man wird
dann schon finden, dal die Dinge wirklich so liegen.

[Redaktionelle] Nachbemerkung: Siehe auch die Fragenbeantwortung im
Anschlu3 an den in Berlin gehaltenen Vortrag vom 20. Oktober 1904 in «Ur-
sprung und Ziel des Menschen. Grundbegriffe der Geisteswissenschaft», GA 53,
S. 88, «Hat das Gebet nach der theosophischen Anschauung eine Berechti-
gung?» (Uber das Beten, Miinchen, 11. Mérz 1913, D 110, S. 251)



172

|l Andacht

Es werden nur jene Stellen zitiert, die mir geeignet erschienen, ein zusitzliches Licht
auf das Thema ,,Gebet” zu werfen.

Andacht im Dienste der Entwicklung

Schwinden muf3 beim Geheimschiiler eine jegliche Neugierde. Er muf sich so-
viel wie moglich das Fragen abgewohnen iiber Dinge, die er nur zur Befriedi-
gung seines personlichen Wissensdranges wissen will. Nur das soll er fragen,
was thm zur Vervollkommnung seiner Wesenheit im Dienste der Entwickelung
dienen kann. Dabei soll in ihm aber die Freude, die Hingabe an das Wissen in
keiner Weise geldhmt werden. Auf alles, was zu solchem Ziele dient, soll er an-
dichtig hinhorchen und jede Gelegenheit zu solcher Andacht aufsuchen. (Prakti-
sche Gesichtspunkte. GA 10 S. 93)

Andacht, um das zu lernen, was man noch nicht weif

Wer in eine Geheimschulung sich einldfit, mufl sich klarmachen, da3 durch sie
gebaut und nicht zerstért werden soll. Er soll daher den Willen zur ehrlichen,
hingebungsvollen Arbeit, nicht zur Kritik und zum Zerstéren mitbringen. Er soll
der Andacht fahig sein, denn man soll lernen, was man noch nicht weil}. Man
soll andéchtig zu dem blicken, was sich erschliefit. Arbeit und Andacht: das sind
Grundgefiihle, die von dem Geheimschiiler gefordert werden miissen. Mancher
wird erfahren miissen, daB er in der Schulung nicht vorwértskommt, trotzdem er,
nach seiner Ansicht, rastlos tétig ist. Es kommt davon her, daB3 er die Arbeit und
Andacht nicht im rechten Sinne erfafit hat. Diejenige Arbeit wird den geringsten
Erfolg haben, die um dieses Erfolges willen unternommen wird, und dasjenige
Lernen wird am wenigsten vorwértsbringen, das ohne Andacht verlauft. Die
Liebe zur Arbeit, nicht zum Erfolg, bringt allein vorwirts. Und wenn der Ler-
nende gesundes Denken und sicheres Urteilen sucht, so braucht er sich nicht
durch Zweifel und MiBtrauen die Andacht zu verkiimmern.

Man braucht nicht zu sklavischer Abhédngigkeit im Urteilen zu kommen,
wenn man einer Mitteilung, die man empféangt, nicht zuerst die eigene Meinung,
sondern eine ruhige Andacht und Hingabe entgegenbringt. Diejenigen, welche
in der Erkenntnis einiges erlangt haben, wissen, daf3 sie nicht dem eigensinnigen
personlichen Urteile, sondern dem ruhigen Hinhorchen und Verarbeiten alles
verdanken. — Man soll stets im Auge behalten, dall man das nicht mehr zu lernen
braucht, was man schon beurteilen kann. Will man also nur urteilen, so kann
man iiberhaupt nicht mehr lernen. In der Geheimschulung kommt es aber auf



173

das Lernen an. Man soll da ganz und gar den Willen haben, ein Lernender zu
sein. Kann man etwas nicht verstehen, dann urteile man lieber gar nicht, als dal3
man verurteile. Man lasse sich dann das Verstindnis fiir eine spitere Zeit. — Je
hoher man die Stufen der Erkenntnis hinansteigt, desto mehr hat man dieses ru-
hige, anddchtige Hinhorchen notig. Alles Erkennen der Wahrheit, alles Leben
und Handeln in der Welt des Geistes wird auf hoheren Gebieten subtil, zart im
Vergleich mit den Verrichtungen des gewohnlichen Verstandes und des Lebens
in der physischen Welt. Je mehr sich die Kreise des Menschen erweitern, desto
feiner werden die Verrichtungen, die er vorzunehmen hat. — Weil dies so ist,
deshalb kommen die Menschen in bezug auf hohere Gebiete zu so verschiede-
nen «Ansichten» und «Standpunkten». Allein, es gibt auch tiber hohere Wahr-
heiten in Wirklichkeit nur eine Meinung. Man kann zu dieser einen Meinung
kommen, wenn man sich durch Arbeit und Andacht dazu erhoben hat, die
Wahrheit wirklich zu schauen. Nur derjenige kann zu einer Ansicht kommen,
die von der einen wahren abweicht, der, nicht geniligend vorbereitet, nach seinen
Lieblingsvorstellungen, seinen gewohnten Gedanken usw. urteilt. Wie es nur
eine Ansicht iiber einen mathematischen Lehrsatz gibt, so auch iiber die Dinge
der hoheren Welten. (Die Bedingungen zur Geheimschulung. GA 10,
S. 112-113)

Das griechische Drama sollte die eingeflofSte Andacht
zum Ausdruck bringen

Bei den Griechen entwickelte sich das Drama aus den musikalisch-religiosen
Kulten, aus der Dionysos-Verehrung. Thnen kam es nicht auf Darstellung dusse-
rer Begebenheiten an, sondern auf den Ausdruck der Andacht, die ihnen die Rat-
schliisse der Gotter einflo3ten, welche jene Begebenheiten herbeigefiihrt haben.
Ihre Andacht, ihre religiose Stimmung wollten sie in der Dichtung ausstromen
lassen; nicht verkdrpern, was sie beobachtet hatten. (Zur dramatischen Technik
Ibsens, GA 29, S. 114)

Stifters Werk durchdrungen von Andacht

Mit der Phantasie eines Malers schilderte Adalbert Stifter die Naturdinge und -
Vorginge. Seine «Studien» (1844-50) und die «Bunten Steine» (1853) sind
Landschaftsbilder in Worten, durchdrungen von einer stillen Andacht gegeniiber
den herrlichen Schopfungen der Natur und mit einer riithrenden Hingabe an die

geringsten Einzelheiten gezeichnet. (Literatur und das geistige Leben im XIX.
Jahrhundert. 1840 — 1871, GA 33, S. 64)



174

Aus Wille und Liebe zum Unbekannten entsteht
Andacht

So kann der Wille entwickeln die Ergebenheit in das Unbekannte, das Gefiihl
kann entwickeln die Liebe zum Unbekannten; und wenn sich beide vereinigen,
Ergebenheit des Willens in das Unbekannte und Liebe zu diesem Unbekannten,
dann entsteht durch ihre Vereinigung dasjenige, was wir im wahren Sinne des
Wortes Andacht nennen. Und wenn Andacht die Vereinigung ist, die Durch-
dringung ist, die gegenseitige Befruchtung ist von Liebe zum Unbekannten und
Ergebenheit in das Unbekannte, dann wird diese Andacht sein der vereinigte
Anstof3, der uns hineinfiihren kann in dieses Unbekannte, damit das Denken sich
seiner beméchtigen kann. So wird Andacht zum Erzieher der Bewulltseinsseele.
Denn wenn diese Bewulltseinsseele hinstrebt nach dem, was ihr zunéichst ver-
borgen ist, so kann man auch im gewoOhnlichen Leben von Andacht sprechen.
Steht der Mensch einem Unbekannten gegeniiber, das er noch nicht umfassen
kann, gedanklich noch nicht erreichen kann, trotzdem es ein duBlerlich Wirkli-
ches ist, so kann man davon sprechen, dal er dem Unbekannten sich néhert in
Liebe und Ergebenheit. Niemals wird die BewulBtseinsseele zu einem Wissen
kommen auch tiber ein dufleres Ding, wenn sie sich diesem Ding nicht mit Liebe
und Ergebenheit ndhert, denn unsere Seele geht voriiber an den Dingen, denen
sie sich nicht ndhert mit Liebe und Ergebenheit oder, mit anderen Worten, in
Andacht. Diese 1st der Fiithrer zur Erkenntnis, zum Wissen des Unbekannten.
Liebe und Ergebenheit sind es schon im gewdhnlichen Leben, sie sind es insbe-
sondere da, wo die Welt des Ubersinnlichen in Betracht kommt. (Die Mission
der Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909, GA 58, S. 125)

Selbsterziehung durch Andacht

Wenn wir gesehen haben, da3 das Ich sich immer mehr und mehr herausarbeitet,
immer kriftiger und kriftiger wird durch die Uberwindung gewisser Seelenei-
genschaften, wie zum Beispiel des Zornes, durch die Pflege anderer Seelenei-
genschaften, wie des Wahrheitssinnes, so miissen wir sagen, da3 mit diesen Ei-
genschaften die Selbsterziehung des Ich nicht authort; hier beginnt die Erzie-
hung durch die Andacht. Der Zorn will iiberwunden, abgestreift werden; der
Wabhrheitssinn soll das Ich durchstrémen. Die Andacht soll aus dem Ich heraus-
stromen und zu dem Ding hinstromen, das erkannt werden soll. So hebt sich das
Ich aus der Empfindungs- und Verstandesseele heraus durch Uberwindung des
Zornes und anderer Affekte und durch die Pflege des Wahrheitssinnes, so 148t es
sich heranziehen zur BewuBtseinsseele immer mehr und mehr durch die An-
dacht. (Die Mission der Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909, GA 58, S. 126)



175

Andacht und Ergebenheit darf nicht zu Ichverlust fiihren

Wenn es sich darum handelt, weiter hinauf zu schreiten zu dem Wissen von dem
Unbekannten und Ubersinnlichen, wenn die Andacht zur Selbsterzieherin ge-
macht wird, da liegt stark die Gefahr nahe, daB3 dieses Ich, dieses Selbst des
Menschen, sich verlieren konnte. Vor allen Dingen kann es sich dadurch verlie-
ren, dal des Menschen Wille in steter Ergebenheit der Welt sich gegeniiberstellt.
Ergebenheit bewirkt zuletzt, wenn sie immer mehr und mehr iiberhand nimmt,
daB das Ich aus sich hinaus schreitet, dal es ganz aufgeht in dem andern, dem es
ergeben ist, da3 es in dem andern sich verliert. So kann sich das Ich nicht mehr
in dem andern finden; denn man muf} das Ich hinausdrdngen in das andere, wenn
man es drauBlen finden will. [...] Das Ich kann sich seelisch verlieren, wenn es
nicht mehr die Kraft hat, wenn es nicht mehr méchtig genug ist, den Willen sel-
ber zu lenken und auszustreuen die eigene Wesenheit in den Willen hinein,
wenn es sich in den anderen verliert durch die Ergebung. Dieses insbesondere
wiirde das Extrem sein dessen, was man nennt Abtotung des eigenen Willens.
Wenn der Wille des eigenen Selbstes abgetitet wird, dann will der Mensch nicht
mehr selber, dann hat er den Willen zum Verzicht auf eigenes Handeln gebracht;
dann will das andere oder der andere, dem man ergeben ist, dann hat man sich
selbst verloren. Und wenn dieser Zustand iiberhand nimmt, kann er, im Gegen-
satz zur korperlichen Ohnmacht, ein bleibender Ohnmachtszustand der Seele
werden. Nur das vom Ich durchglithte Ergebenheitsgefiihl, die Ergebenheit, in
die man sich hinein versenkt und das Ich mitnimmt, nur die kann zum Heile sein
fiir die menschliche Seele. (Die Mission der Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909,
GA 58, S. 127-128)

Der Wille zum Denken tiber dasjenige, dem man
ergeben i1st

Es muf}, mit anderen Worten, vorhanden sein der Wille zum Denken {iber dasje-
nige, dem man ergeben ist. Uberhaupt in dem Augenblick, wo der Ergeben-
heitswille den Willen zum Denken verliert, ist er der Gefahr ausgesetzt, sich
selbst zu verlieren; ein Wille, der von vornherein prinzipiell verzichten wiirde,
iber sein Objekt der Ergebung zu denken, kénnte zu einem Extrem fiihren, zur
bleibenden Ohnmacht der menschlichen Seele. (Die Mission der Andacht, Ber-
lin, 28. Oktober 1909, GA 58, S. 129)



176

Die richtige Andacht kann nie in die Irre gehen

Die richtige Andacht, in welcher Form sie auch immer die Seele durchsetzt und
durchgliiht — sei es in der Gebets- oder in anderer Form —, kann nie in die Irre
gehen; dasjenige lernt man am besten kennen, zu dem man zuerst in Andacht,
das heiB3t in Liebe und Hingebung ergliiht war. — Und eine gesunde Erziehung
wird insbesondere beriicksichtigen miissen, welche Kraft in bezug auf die Ent-
wickelung der Seele ihr der Impuls der Andacht geben kann. Dem Kind ist ein
grofler Teil der Welt unbekannt; will man es in der besten Weise zum Erkennen
und Beurteilen des ihm Unbekannten anleiten, so erweckt man die Andacht zu
diesem Unbekannten; und nie wird man sich tduschen darin, dal3 eine richtig ge-
leitete Andacht wirklich zu dem in der Welt fiihrt, was wahre Lebenserfahrung
auf allen Gebieten genannt werden kann. (Die Mission der Andacht, Berlin, 28.
Oktober 1909, GA 58, S. 132-133)

Andacht ist die Selbsterziehung der Seele von den
dunklen Trieben und Instinkten

Andacht ist die Selbsterziehung der Seele von den dunklen Trieben und Instink-
ten, von den Begierden und Leidenschaften des Lebens zu den moralischen
Idealen des Lebens. Andacht ist etwas, was wir wie einen Keim in die Seele hin-
einsden: und er geht auf. (Die Mission der Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909,
GA 58, S. 137)

Liebe und Ergebenheit sind die beiden Teile der
Andacht

Liebe ist ein Teil der Andacht, und Ergebenheit ist der andere Teil der Andacht.

[...] So sind Liebe und Ergebenheit die richtigen Fiihrer hinauf zum Unbekann-
ten, und die Erzicher der Seele aus der Verstandesseele zur Bewulltseinsseele.
Erzieht die Uberwindung des Zornes die Empfindungsseele, der Wahrheitssinn,
das Wahrheitsstreben unsere Verstandesseele, so erzieht die Andacht unsere
BewuBtseinsseele. (Die Mission der Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909, GA 58,
S. 139-140)



177

Es muf3 mit der Pflege der Andacht die Pflege eines
gesunden Selbstgefiihls einhergehen

Wir konnen uns zwar, aber wir brauchen uns nicht zu verlieren. Darauf kommt
es an; und das darf insbesondere dann nicht vergessen werden, wenn der An-
dachts-Impuls auf die Erziehung angewandt wird. Es darf keine blinde, unbe-
wullt wirkende Andacht herangezogen werden. Es muf3 mit der Pflege der An-
dacht die Pflege eines gesunden Selbstgefiihls einhergehen. (Die Mission der
Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909, GA 58, S. 140f)

Andacht gegentiber dem Gottlichen aus Reue und
Scham tiber sich selber

Wenn so die Seele — sei es im Urteil oder in Reue und Scham iiber sich selber —
das Méchtige im Strom aus der Vergangenheit in sich hineinflieBen fiihlt, dann
erzeugt sich das, was man nennen konnte die Andacht gegeniiber dem Gottli-
chen, das uns aus der Vergangenheit anschaut. Und diese Andacht gegeniiber
dem Gottlichen, das uns aus der Vergangenheit anschaut, das wir ahnen konnen
als etwas, was auf uns wirkt, dem wir aber mit unserm BewuBtsein nicht ge-
wachsen sind, erzeugt die eine Gebetsstimmung — denn es gibt zwei Gebets-
stimmungen —; jene Gebetsstimmung, die wir bezeichnen kdnnen als diejenige,
welche zur Gottinnigkeit flihrt. (Berlin, 17. Februar 1910,:GA 59, S: 112)

Andacht ist der beste Weg zur Erkenntnis

Eine ganz andere Wirkung wiederum hat jene Seeleneigenschaft, welche eben-
falls in der Jugend auftritt: die Andacht. Sie besteht darin, dall der Mensch sich
ein Gefiihl aneignet fiir das, was er noch nicht durchschauen kann. Zorn ist ein
Ablehnen, Andacht ein Hinaufschauen zu dem, was man noch nicht iiberschauen
kann, ein Hinblicken auf dasjenige, dem man noch nicht gewachsen ist. Nie-
mand kann zur Erkenntnis kommen, der nicht das iiber thm Stehende in Andacht
verehren kann. Andacht ist der beste Weg zur Erkenntnis. Die Menschen wiir-
den niemals zur Erkenntnis kommen, wenn sie nicht vorher aus dunklem Hin-
tergrunde hervor jene geistigen Méchte verehrt hdtten, die iiber ihnen stehen.
Andacht ist eine Kraft, die zu dem hinauffiihrt, was man erringen will. Deshalb
ist es im Grunde notig, dal Andacht entwickelt werde. Der Mensch, der im spa-
teren Leben zuriickschauen kann auf viele Momente der Andacht, der wird mit
Seligkeit auf sie zuriickblicken. (Fragen des Karmagesetzes, St. Gallen, 21. No-
vember 1909, GA 108, S. 100f)



178

Andacht ist der Grund von segnender Kraft in spateren
Lebensjahren

Andacht ist der Grund, ist die karmische Ursache von segnender Kraft in spite-
ren Lebensjahren, in der zweiten Hilfte des Lebens. Jene Kraft, die ausflie3t und
uns fahig macht, den anderen Menschen ein Troster zu sein, sie ist durch nichts
anderes errungen als durch andichtige Stimmung in der Jugend. (Fragen des
Karmagesetzes, St. Gallen, 21. November 1909, GA 108, S. 101)

Vgl. dazu mehrere Vortrage im Kapitel ,,Gebet*, wo die segnende Kraft im Alter auf
das Beten in der Kindheit zuriickgefiihrt wurde. Aufgrund dieser Stelle hier ist nicht
das Gebet selbst, sondern die dabei vorausgesetzte Andacht die entscheidende Kom-
ponente.

Andacht und Gebet verwandeln unbewusst Ather- und
Astralleib

Darin ist das Wesentliche der Meditation zu sehen, daf3 sie durch das Prinzip der
Wiederholung in den Astralleib nicht allein, sondern in den Atherleib hinein
wirkt.

[.]

So lernen wir die vier niederen Glieder des Menschen kennen und die drei
hoheren Glieder, welche Umwandlungsprodukte sind der drei niederen Leiber
durch die Arbeit des Ich. Es besteht bei dieser Bearbeitung der drei unteren
Glieder ein betrachtlicher Unterschied: dieselbe geschieht bewulit oder unbe-
wullt. Unbewulft, das heil3t ohne dal3 der betreffende Mensch es weil3, durch das
Betrachten und In-sich-Aufnehmen kiinstlerischer Werke, Bilder und so weiter,
durch hingebende Andacht und Gebets Verrichtungen. Es sind sich aber die
Menschen dessen nicht bewuBt, daB sie an ihrem Ather- und Astralleib arbeiten;
das bewullte Arbeiten daran beginnt verhdltnismiBig spédt. Wir haben also zu
unterscheiden ein bewulltes und ein unbewuBltes Arbeiten des Menschen an den
unteren Wesensgliedern. Es besteht der menschliche Astralleib aus zwei Gliede-
rungen: einem unbewuften und einem bewullten Teil. Den Teil des Astralleibes,
der vom Ich aus in unbewulliter Weise durchgearbeitet wurde, nennt man die
Empfindungsseele; diese ist beim Menschen heute fertig durchgebildet. Was un-
bewuflt am Atherleib vom Ich aus bearbeitet wurde, das ist die Verstandesseele.
Was im physischen Leibe unbewuflt seit langer Zeit umgearbeitet worden ist,
das ist die BewuBtseinsseele. So unterscheiden wir also am Menschen den phy-
sischen Leib, den Atherleib, den Astralleib und das Ich, und von diesem als vom
Astralleib unbewuBt Umgearbeitetem die Empfindungsseele; vom Atherleib die



179

Verstandesseele; vom physischen Leib die BewuBtseinsseele. (Das Wesen des
Menschen. Dritter Vortrag, Budapest, 5. Juni 1909, GA 109, S. 181f)

Durch unbewusste Arbeit des Ich am physischen Leib, Ather- und Astralleib entste-
hen Bewusstseins-, Verstandes- und Empfindungsseele, durch bewusste Arbeit des
Ich an den drei niederen Leibern entstechen Atman (Geistesmensch), Buddhi (Le-
bensgeist) und Manas (Geistselbst)

Unsichtbar segnend und wohltuend durch Andacht in
der Jugend

Andacht in der ersten Lebenshélfte verwandelt sich nun wieder in eine ganz be-
sondere Lebenseigenschaft in der zweiten Hélfte. Wir haben wohl alle schon
von Personlichkeiten gehort, die durch das, was sie sind, etwas wie eine Wohltat
sind fiir thre Umgebung. Sie brauchen gar nicht etwas Besonderes zu reden, sie
brauchen nur da zu sein. Es ist, wie wenn durch die ganze Art und Weise ihres
Wesens etwas Unsichtbares von ihnen ausstromte und sich den anderen Seelen
mitteilte. Thre ganze Art wirkt wohltuend und beseligend auf die Umgebung.
Wem verdanken solche Menschen diese Kraft, durch ihre seelischen Eigenschaf-
ten wohltuend auf ihre Umgebung zu wirken? Dem Umstande verdanken sie es,
daB sie in der Jugend haben erleben diirfen ein Leben der Andacht, daB3 sie viel
Andacht gehabt haben in der ersten Lebenshélfte. Andacht in der ersten Lebens-
hilfte verwandelt sich in die Kraft, unsichtbar segnend und wohltuend zu wirken
in der zweiten Lebenshilfte. (Zweiter Vortrag, Berlin, 22. Dezember 1909,
GA 116, S. 451)

Vgl. dazu die Kapitel ,,Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen® weiter
oben auf Seite 146 — 149.

In der Geisteswissenschaft klingt Erkenntnis in
andachtige Stimmung aus

In unserer Zeit, wo man sich so wenig bewullt ist, dal3 allem Materiellen ein
Geistiges zugrunde liegt, wird man auch leichten Herzens glauben, diese oder
jene Atemiibungen vorschreiben zu konnen. Wenn man aber weil3, dal3 allem
Physischen ein Geistiges zugrunde liegt, dann wird man auch zu der Erkenntnis
kommen, dall zu den edelsten Offenbarungen des Geistigen im Physischen die
Modifikation des menschlichen Atmungsprozesses gehort und daB3 das Eingrei-
fen in den Atmungsprozef3 nur verbunden sein kann mit einer Stimmung der
Seele, die wie eine gebetartige ist. Wer in den Atmungsprozel3 eingreifen will,
darf dies nur tun aus der Erkenntnis heraus, dall dem Schiiler Erkenntnis Gebet



180

wird, daB3 er sich erfiillt mit tiefer Andacht. Anders sollten {iberhaupt nicht An-
weisungen gegeben werden fiir diese verantwortungsvollsten Dinge. Der Erken-
nende wird ein Andéichtiger, der sich erfiillt mit der Gnade derjenigen Wesen-
heiten, denen wir uns zwar ndhern, zu denen wir aber heute noch hinaufsehen
miissen, weil sie ihre Weisheit heruntersenden aus Hohen des Makrokosmos, die
hoher sind, als wir mit unserem gewohnlichen Wissen erfassen konnen. Das ist
es, was sich ergibt aus der Geisteswissenschaft als ein letztes Resultat, dal} sie
ausklingt wie ein selbstverstindliches Gebet:

Gottes schiitzender segnender Strahl
Erfiille meine wachsende Seele,
Dal sie ergreifen kann
Starkende Kréfte alltiberall.
Geloben will sie sich,

Der Liebe Macht in sich
Lebensvoll zu erwecken,

Und sehen so Gottes Kraft

Auf ihrem Lebenspfade

Und wirken in Gottes Sinn

Mit allem, was sie hat.

Geisteswissenschaft soll den ganzen Menschen in die hoheren Welten fiih-
ren, nicht nur den denkenden, sondern auch den fiihlenden und den wollenden
Menschen. Wir konnen tiber die Welt nachdenken, aber wenn wir nur denken,
bleiben wir bei aller Erkenntnis kalt und gleichgiiltig. Vielmehr sollen die Er-
kenntnisse der hoheren Welten in uns Gefiihle auslosen, und je hoher der
Mensch befahigt ist hinaufzublicken, um so tiefer erwachen in thm die Impulse
des Fiihlens, die Impulse zum Handeln, die Impulse dazu, den groflen Ideen,
welche uns aus den geistigen Welten herunterleuchten, nachzuleben. Wir wer-
den andichtig, betend; das Fiihlen wird andédchtig, das Wollen gottinnig, wenn
wir der geistigen Erkenntnis folgen. Denn wer die Wahrheit so erkennt, daf3 er
sie fiihlt, der wird dabei nicht stehenbleiben, er wird ganz von selbst, ohne jeden
Zwang, auch das wollen und tun, was er fiir richtig und wahr erkannt hat. Und
das ist der Priifstein. Wer nur als Geisteserkennender dasteht, aber trotzdem
gleichgiiltig 1st in seinem Fiihlen und Wollen, auf den hétte die Geisteswissen-
schaft nicht in der richtigen Weise gewirkt.

Geisteswissenschaft hat ihren Priifstein darin, dal die Erkenntnis ausklingt
in andichtige Stimmung und daB3 der Mensch in seinen Willen aufnimmt und
handelnd erfiillt, was er als richtig erkannt hat. Wo die Erkenntnisse der Geis-



181

teswissenschaft in diesem Sinne wirken, da geht wahrhaftig im Menschen eine
Geistessonne auf, die ithn von innen durchwéirmt und durchleuchtet. (Elfter Vor-
trag, Wien, 31. Mérz 1910, GA 119, S. 282-284)

Wie kommt es zur Fahigkeit der Andacht

Warum ist die Inbrunst des Glaubens, der Enthusiasmus, warum ist in diesem
oder jenem Menschen geradezu ein Genie fiir religiose Andacht, fiir Hinordnung
der Gedanken nach der iibersinnlichen Welt? — wenn man sich diese Fragen
stellt, dann bekommt man eine merkwiirdige Antwort. Geht man zuriick bei sol-
chen gldaubigen Naturen, bei denen vielleicht der Glaube als wichtige Tatsache
ihres Lebens sogar erst im spiteren Lebensalter auftritt, zu fritheren Inkarnatio-
nen, so findet man die merkwiirdige Tatsache, dal3 dies Individualitidten sind, die
in fritheren, in vorhergehenden Inkarnationen Wissende waren. Das Wissen 1h-
rer vorhergehenden Inkarnation, das rationelle Element der Vernunft der friihe-
ren Inkarnation hat sich gerade in das Glaubenselement der gegenwértigen In-
karnation verwandelt. Da haben wir eine jener merkwiirdigen karmischen Tatsa-
chen, die sich neben eine andere Tatsache so sonderbar hinstellt: Wenn man nun
herantritt an Menschen, die als besonders materialistische Menschen nicht mehr
glauben, sondern nur wissen wollen — verzeihen Sie, wenn ich etwas sage, was
zwar keinen der Hiersitzenden, wohl aber manchen der Draullenstehenden scho-
ckieren wiirde, die nur auf das schworen, nur das anzunehmen erklaren, was die
Sinne und der an das Gehirn beschrinkte Verstand darbieten —, so findet man —
es ist eine ganze Rétseltatsache — Stumpfsinn in der vorhergehenden Inkarnati-
on. So dal} wirkliche Untersuchung der verschiedenen Inkarnationen dieses son-
derbare Ergebnis liefert, dal gerade enthusiastische Glaubensnaturen, die nicht
fanatisch sind, sondern innerlich feststehen in der Hinordnung ihres Wesens zu
den hoheren Welten, diesen Glauben der Gegenwart aufbauten auf einem Wis-
sen, das sie sich erworben haben in vorhergehenden Inkarnationen, wahrend
man sich das Wissen auf materialistischer Grundlage durch Stumpfheit gegen-
iiber den Weltanschauungen in fritheren Inkarnationen erworben hat. (Zweiter
Vortrag, Stuttgart, 21. Februar 1912, GA 135, S. 951)

Andacht gegeniiber dem Verborgenen entwickeln

Man wird ein Gefiihl dafiir erhalten, dall in jedem Punkte, wo etwas duBlerlich
Wirkliches ist, etwas anderes dahinter ist. Hinter jeder Blume, hinter jedem
Luftzuge, hinter jedem Steinchen und Kristall liegen unendlich viele Moglich-
keiten. Dieses Gefiihl wird der Mensch allméhlich so ausbilden, daf3 er die An-

dacht, die Ehrfurcht gegeniiber dem Verborgenen immer mehr entwickeln wird.



182

Wenn er dieses Gefiihl immer mehr ausbildet, dann wird er von selber darauf
kommen, dal in solchen Augenblicken, wie sie eben geschildert worden sind,
diejenigen zu ihm sprechen, die fiir das Erdenleben tot sind. Das wird eintreten
in der Zukunft, dall der Mensch ganz wie etwas Normales empfinden wird: Jetzt
hat in deine Seele hereingesprochen ein Toter. — Nach und nach wird er wissen,
woher diese Mitteilung kommt, das heiflt, wer da hereinspricht. Nur weil die
Menschen heute so achtlos voriibergehen vor der unendlichen Welt der Mog-
lichkeiten, der unendlichen Tiefe des Mdglichen, horen sie nicht, was die Toten
so hereinsprechen mochten in die Herzen der Lebenden. (Anthroposophie als
Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen.
Tiibingen, 16. Februar 1913, GA 140, S. 180f)

Echte Andacht aus Selbsterkenntnis und Selbstzucht

Man sollte fiihlen, dall die Anthroposophische Gesellschaft ein Ergebnis tiefster
menschlicher Bescheidenheit sein soll. Denn aus dieser Bescheidenheit wird
quellen der hochste Ernst gegeniiber den heiligen Wahrheiten, in die sie eindrin-
gen soll, wenn wir uns auf dieses Gebiet des Ubersinnlichen, des Spirituellen
begeben. [...] Woraus stammt alle Eitelkeit, woraus stammt alle Unwahrhaf-
tigkeit? Sie stammen aus Ermangelung der Selbsterkenntnis. Woraus nur kann
Wahrheit sprieen, woraus nur kann echte Andacht gegeniiber Gotterwelten und
Gotterweisheiten spriefen? Sie konnen nur aus wirklicher Selbsterkenntnis,
Selbsterziehung, Selbstzucht sprieBen. (Fiinfter Vortrag, Koln, 1. Januar 1913,
GA 142, S. 1251)

Beispiel fiir mystische Andacht nebuloser Art

Sehen Sie, es gibt eine gewissermallen unschddliche Mystik. Solch eine un-
schiadliche Mystik wird getrieben, wenn man sich sektiererisch in kleinen Zir-
keln zusammensetzt und da einer Anzahl, meinetwillen von sieben, acht oder
hundert Menschen, allerlei Mitteilungen macht iiber den Atherleib, Astralleib,
tiber Wiederverkorperung, iiber Karma und so weiter, kurz, wenn man in abs-
trakten Sitzen iiber diese Dinge ungefdhr so spricht, wie man ja auch spricht
iiber die Dinge des gewdhnlichen Lebens, ohne da3 man in einer anderen See-
lenverfassung als der des gewohnlichen Lebens ist, hochstens in einer mysti-
schen Andacht nebuloser Art und dergleichen. Da tritt ja natiirlich als Schlim-
mes das hervor, dal} schlieB3lich doch die Leute, die sich so zusammensetzen, ein
wenig, sagen wir, dem lieben Herrgott den Tag abstehlen, indem es viel geschei-
ter wire, wenn sie in derselben Stunde, in der sie anderen solche mystische Mit-



183

teilungen machen, nihen oder stricken oder kochen oder waschen wiirden oder
dergleichen. (Fiinfzehnter Vortrag, Dornach, 16. Juli 1920, GA 198, S. 257)

Meditieren heif3t: dasjenige, was man weil3, in Andacht
verwandeln

Wir miissen im Herzen verstehen lernen dasjenige, was den doch immer nur ge-
dachten Geist, der der Natur fremd bleibt, zu dem erarbeiteten Geist macht, der
nun wiederum die Wege hinaus findet in die natiirliche Tatsachenwelt. Deshalb
habe ich in diesem Kursus versucht, ich mochte sagen, aus dem tatsdchlichen
Erleben heraus die Worte zu finden. Es kann heute nicht anders der Geist gefun-
den werden, als wenn man auch wiederum die Mdéglichkeit findet, in naturgege-
bene Worte ihn zu kleiden; damit werden auch die Empfindungen wieder stark
werden. Sehen Sie, denken Sie sich, Sie verwandeln dasjenige, was man heute
schon wissen kann — denn die Michael-Zeit ist da —, was scheinbar auch nur in
Ideen lebt, in wirkliche Andacht, dann sind Sie auf dem allerbesten Wege. Sie
sind auf dem allerbesten Wege, wenn Sie die Dinge in Andacht verwandeln. Ja,
was kann dann alles aus den Dingen werden! Meditieren heif3t ja: dasjenige, was
man weil}, in Andacht verwandeln, gerade die einzelnen konkreten Dinge. (Die
Wege zu den verlorengegangenen wirksamen Kriften der Natur. Ansprache
wiéhrend der Breslau-Koberwitzer Tagung in Koberwitz am 17. Juni 1924,
GA 217a, S. 169f; auch in GA260a, S. 293)

Kurt von Wistinghausen notierte dazu:

»Eine Naturanschauung, die zu erleben vermag, da3 Goétter den Tod der Ver-
wandlung sterben mufiten, um «in den licht-erglinzenden Kristallformen wieder
aufzuleben», sucht die Jugend. «Sehen Sie, denken Sie, Sie verwandeln dasjenige,
was scheinbar auch nur in Ideen lebt, in wirkliche Andacht, dann sind Sie auf dem
allerbesten Wege ... Meditieren heil3t ja: dasjenige, was man weil}, in Andacht ver-
wandeln, gerade die einzelnen konkreten Dinge.» (Die Breslauer Jugendansprachen
Rudolf Steiners Juni 1924. Notizen von Kurt von Wistinghausen.“ GA 217a, S. 216)

Religiose Andacht in der Erziehung als Voraussetzung

Wenn das Erziechen wirklich kraftvoll sein soll, so mul} es das, was im Men-
schen aus dem tiefen Inneren seiner Wesenheit als Kindheit sich heraus entwi-
ckeln will, in der richtigen Weise pflegen. Es muf} diese Erziehungskunst durch-
aus in der Lage sein, das Kind so zu beurteilen, dal3 es ihm erscheint, wie wenn
es ihm tibergeben wire durch eine gottlich-moralische Mission. Nur das, was
uns als Erzieher oder Lehrer innerlich moralisch selber erhebt an der Erziehung,
was wie eine religiose Andacht unser erzieherisches Handeln durchdringt, gibt



184

jene Kraft her, durch die wir in die Lage kommen, neben dem Kinde so zu wir-
ken, daf3 alle Anlagen, die in ihm liegen, aus ihm heraus entfaltet werden. Mit
anderen Worten: jedes Erziehen und Unterrichten muf} selber eine moralische
Handlung sein, muf3 durchaus moralischen Impulsen entspringen. Und diese mo-
ralischen Impulse miissen angewendet werden auf eine so geartete Menschener-
kenntnis und Menschenbeobachtung, wie ich sie eben jetzt charakterisiert habe.
(Moralische Erziechung vom Gesichtspunkte der Anthroposophie. Dritter halbof-
fentlicher Vortrag, London, 19. November 1922, GA 218, S. 227f)

Heidnische und christliche Andacht

[... in Tintagel an der Stelle steht, wo einstmals das Artusschlof3 gestanden hat
...] Da kann man schauen, wie jene geistigen Wesenheiten, die bald mit den
Sonnenstrahlen sich auf die Erde ergieBen, bald im flimmernd-flieBenden, fliis-
sigen Regengul} sich spiegeln und ihre Spiegelung auffangen, dasjenige, was
den Schwerkriften der Erde unterliegt, in der Luft sich in den dichteren Luft-
geistern duflert. Da kann man wiederum schauen, wenn der Regen sich ausldscht
und die Sonnenstrahlen die Luft in Reinheit durchdringen, wie auf eine ganz an-
dere Art das Spiel der Elementargeister da stattfindet. Da schaut man Sonnen-
wirkung im Erdenstoffe. Da wird man, wenn man das schaut, vorzugsweise von
einer solchen Stitte aus, wie diese ist, da wird man «heidnisch-andichtig» — man
kann nicht recht «christlich-andichtigy werden, heidnisch andéchtig ist etwas
anderes als christliche Andacht —, man wird dann heidnisch andichtig. Heid-
nisch andéchtig sein, heifdit, sich hingeben mit Herz und Gemiit an die in den Na-
turwirkungen anwesenden geistigen Wesenheiten, zu der Vielheit der in den Na-
turwirkungen vorhandenen geistigen Wesenheiten. (Dritter Vortrag, Torquay,
21. August 1924, GA 240, S. 2411)

Es konnte im Gesamtwerk Steiners keine Stelle gefunden werden, wo explizit iiber
,christlich-andichtig® gesprochen wird. An einer einzigen Stelle wird iiber ,,christli-
che Andacht“ gesprochen (s. weiter unten in GA 284, ,,Christliche Andacht* auf
S. 190.). Riickblickend entsteht der Eindruck, dass das, was im Hinblick auf ,,Medi-
tieren* gesagt wurde (,,Meditieren heilt: dasjenige, was man weil}, in Andacht ver-
wandeln“ (S. 183)) eine Form der heidnischen Andacht darstellt.

Anthroposophie 1st eine anddchtige Bitte

Und Worte, sie werden auf anthroposophischem Gebiet nicht so geprigt, wie
sonst in der Gegenwart Worte gepragt werden. Worte werden geprégt, indem sie
alle eigentlich Bitten sind. Jedes Wort in der Anthroposophie ist im Grunde ge-
nommen, wenn es in richtigem Sinne gesprochen wird, eine Bitte, eine andédch-



185

tige Bitte: die Bitte, da3 der Geist zu den Menschen herabkommen mége. (Erster
Vortrag, Stuttgart, 23. Januar 1923, GA 257 S. 13)

‘CC

,Aber nicht mein, sondern Dein Wille geschehe

Mit Ehrfurcht und Andacht jedes Tautropfchen
betrachten

Die Weisheit der Atlantis verkorpert sich im Wasser, im Tautropfen. Tau, unser
deutsches Wort Tau, ist nichts anderes als jener alte atlantische Laut. So wollen
wir mit Ehrfurcht und Andacht jedes Tautropfchen betrachten, das am Grashalm
blinkt, als heiliges Vermichtnis jener Zeit, wo das Band zwischen Menschen
und Gottern noch nicht zerrissen war. Das Tauzeichen, das alte Kreuzeszeichen
heillt im Lateinischen crux. Und was heiit Tau, Tautropfen?: ros. «Ros-crux» ist
unser Rosenkreuz.

Nun erkennen wir seine wahre Bedeutung. Es ist das Tao der Atlantis, die
Weisheit der Atlantis, welche uns heute entgegenstrahlt im Tautropfen. Nichts
anderes will uns das Rosenkreuz sagen. Es ist ein Symbol fiir das neue Leben,
das in der Zukunft in geistiger Art erblithen wird. (Aus esoterischen Stunden
tiber Ostlichen und westlichen Okkultismus, Miinchen, 1. Juni 1907, GA 264,
S. 327)

Chronologisch liegt dieser Vortrag vor jenem aus 1924 (weiter oben in GA 240), wo
zwischen heidnischer und christlicher Andacht unterschieden wird. Die Frage erhebt
sich, wie sich die Betrachtung des Tautropfchens in christlicher Andacht von jener
in heidnischer Andacht unterscheidet. Siehe auch ,,Christliche Andacht™ auf S. 190.

Andacht 1st das wichtigste Gefiihl des Esoterikers

Wenn wir uns nun in Andacht, mit den richtigen Gefiihlen dafiir, die der Esote-
riker in sich entwickeln soll und die das Wichtigste sind, in diese Worte als Me-
ditationsstoff versenken, und wir wiirden da plotzlich etwas neben uns horen
wie: «Das habe ich ja immer dir schon gesagt, daf3 alle Dinge in der Welt zwei
Seiten habeny, so ist das ein versucherischer Gedanke. Was will der? Er will ins
Triviale hinabziehen, was uns als heiliger Meditationsstoff, als eine Wahrheit
aus hoheren Welten gegeben wurde. Und da muf3 der Esoteriker sich klar wer-
den, daB} allerdings dieser triviale Gedanke: «Alles in der Welt hat zwei Seiten »,
auch eine Wabhrheit ist, dal3 es eine alltdgliche Wahrheit ist, iiber der der Mensch
— da er sie als richtig erkannt, mit dem Verstande leicht erfal3t hat — hoch stehen
kann. Nun soll ihm aber aufgehen, dal wenn er hoch iiber einem Gedanken
steht, es etwas gibt, das ihn bei dem Gegenpol dieses Gedankens ebenso hoch



186

nach einer andern Seite tragen kann. Der Gegenpol, die geistige, uns aus hdhe-
ren Welten gegebene Wahrheit, wird vom Gefiihl, nicht vom Verstande erfal3t,
und dieses Gefiihl tragt in die Hohen der Andacht und eroffnet den Ausblick in
die schopferischen Werkstétten durch das, was in der Empfindung auftaucht in
den Worten: «Aus der Eins wird die Zwei». In der Meditation iiber solche Worte
werden die schopferischen Krifte erweckt. (Esoterische Stunde, Berlin, 29. Ok-
tober 1909, GA 266a, S. 539)

Alle Ubungen durchdringen mit Ehrfurcht und Andacht

Alle diese Ubungen soll man durchdringen mit Ehrfurcht und Andacht. Das ist
tiberhaupt das Gefiihl, in dem wir hoffen diirfen, uns der Gottheit der Welt zu
nahen, durch blof3es Denken bleibt Gott nur Abstraktion. Durchglithen wir unser
Denken mit Ehrfurcht, Andacht, Demut — dann diirfen wir hoffen, hineinzudrin-
gen in die geistige Welt. (Esoterische Stunde, Berlin, 30. Oktober 1911,
GA 266D, S. 252f)

Ein Kind, dem nie von etwas Unbekanntem, Grof3em
erzahlt wird, kann nie Andacht empfinden

Ein Kind, dem nie von etwas Unbekanntem, Grof3em erzihlt wird, kann nie An-
dacht empfinden in seinem spéteren Leben. Die Furcht muf3 der Esoteriker be-
wullt umwandeln in Ehrerbietung, Frommigkeit, Hingabe, Aufopferungsfahig-
keit. Beim Hineingehen in die geistigen Welten muf3 die Furcht in Ehrfurcht
umgewandelt werden; deshalb ist es gut, sie auf dem physischen Plan zu pfle-
gen. (Esoterische Stunde, Basel, 22. September 1912, GA 266b, S. 435f)

Ubung zur Entwicklung der Andacht: Es wirkt mich

Zur Pflicht sollte es sich der Esoteriker machen, dieses: ES denkt mich niemals
als bloBen «Satzy» zu sagen.

[...]

Hierfiir ist der zweite mantrische Satz, der in derselben Weise in unserer
Seele leben soll wie der erste: Es wirkt mich; exoterisch ausgedriickt: «In dei-
nem Willen wirken Weltenwesen.»

Wenn wir uns die Worte dieses zweiten Satzes durch die Seele ziehen las-
sen, sollen wir dabei empfinden die heiligste Scheu und Ehrfurcht, die tiefste
Andacht. (Esoterische Stunde, Hannover, 19. November 1912, GA 266b,
S. 4571)



187

Ein zweites Wort, das mantrisch ist und das uns helfen kann bei richtiger
Anwendung, ist: Es wirkt mich. Wir wissen, daf} in uns und durch uns alle Hie-
rarchien wirken, da3 wir ohne sie nichts wéren, und deshalb ist es gut, uns im-
mer mehr und mehr klar zu werden, dall wir ganz ihr Werk sind. Und das liegt in
den mantrischen Worten: Es wirkt mich. Diese sollen wir mit dem Gefiihl heili-
ger Andacht und scheuer Ehrfurcht denken und aussprechen.

[...]

Also:

Es denkt mich mit Frommigkeit,
Es wirkt mich mit Andacht und Ehrfurcht,
Es webt mich mit Dankbarkeit.

(Esoterische Stunde, Miinchen, 28. November 1912, GA 266b, S. 461-462)

Diese Sitze wurden in wechselnder Reihenfolg auch mehreren Schiilern als person-
liche Meditationsiibung von Steiner iibergeben (S. GA268, S. 54-55)

Das heif3t: Eswirkt mich. Mit Andacht und Ehrfurcht sollen wir das ausspre-
chen und uns so die Bewahrung des BewuBtseins erhalten zwischen Tod und
neuem Leben. (Esoterische Stunde, Bern, 16. Dezember 1912, GA 266b, S. 465)

Es wirkt mich ist das Sohnesprinzip. Das Gefiihl dafiir ist Andacht und Hin-
gabe. (Esoterische Stunde, Bern, 16. Dezember 1912, GA 266b, S. 468)

Und dann koénnen wir noch als Drittes denken: ES wirkt mich. Wir fiihlen,
wie alle groBBen Geistwesen eigentlich zusammenwirken, um den Menschen zu-
standezubringen, wie dieses Ziel der Entwicklung das Menschen-Ideal vom
vollendeten idealen Menschen ist, wie er durch die Gotter gewollt ist. Und dann
denken wir, wie das, was wir bis dahin aus uns gemacht haben, unser eigenes
personliches Karma, wie klein das ist und wie weit entfernt von diesem hohen
Weltenideal des Menschen. Dann miissen wir Ehrfurcht, tiefe Ehrfurcht und
Andacht empfinden gegeniiber den hohen Wesenheiten in ESwirkt mich. (Esote-
rische Stunde, Koln, 4. Januar 1913, GA 266c, S. 44)

Vgl. dazu ,,Ein Mantram als Gebet zu sprechen® (S. 119)

Nur aus voller Andacht, Freude und Hingabe iiben

Wer regelmiBig und mit Geduld und Eifer seinen Ubungen obliegt, der muf}
auch weiterkommen; es kommt nur darauf an, da3 er seinen Fortschritt auch
bemerkt.

Nach der Meditation ist es gut, eine Ruhepause eintreten zu lassen, die Seele
ganz leer zu machen und nur zu warten, welche Imaginationen uns aus héheren
Welten kommen. — Viel hidngt auch ab von der Stimmung, Verfassung unserer



188

Seele: nur aus voller Andacht und Freude, nur mit grof3ter Hingabe sollen wir an
unsere Ubungen herangehen. (Esoterische Stunde, Den Haag, 21. Mirz 1913
(Karfreitag), GA 266¢, S. 89)

Unser Ich mit ganzer Andacht zum Geistigen wenden

Denn was da immer in uns eindringt wihrend unserer Meditation, wo wir doch
den Wunsch haben, uns von den duflerlichen Dingen abzusondern und uns mit
dem Geistigen zu verbinden, ist unser stromendes Begierdenleben. In den Bil-
dern unseres taglichen Lebens stromt es unaufhorlich in unser Denken ein und
wehrt sich, wenn wir uns mit dem geistigen Gebiet in Verbindung setzen wollen.
Dal} dies der Fall ist, kann zu unserm Wohl sein, da wir uns in all diesen
Bildern und Gedanken selbst kennenlernen in unserm fortwéhrend einflieBenden
Begierdeleben; es mull uns zur Selbsterkenntnis bringen, die wir bis jetzt sehr
fliichtig getlibt haben. Aber meistens werden wir noch nach allerlei Entschuldi-
gungen suchen, denn wir wollen uns selber nicht anklagen, und das ist der
Grund, warum der Blick in die geistige Welt noch immer uns verschlossen
bleibt; unser Begierden-Ich zieht einen Schleier davor. Wiirden wir unsere Auf-
merksamkeit mehr von den Ereignissen und Erfahrungen unseres Begierdele-
bens abwenden, wiirden wir unser Ich zum Geistigen wenden und unsere ganze
Andacht darauf richten, dann wiirden wir schon lingst Erfolg gehabt haben.
Wiirden wir, um ein triviales Beispiel zu verwenden, nur so viel Aufmerksam-
keit auf unsere Meditation wenden, wie man sie fiir Gespriache allerlei Art, die
man in Gesellschaften fiihrt, oder auch fiir Neuigkeiten tiber seine lieben Mit-
menschen verwendet, so wiirden wir schnell vorwirts gehen in unserer Kenntnis
der hoheren Welten, wir wiirden dann unser sich wehrendes Ich zurtickstof3en.
(Esoterische Stunde, Stuttgart, 23. November 1913, GA 266¢, S. 211-212)

Andacht zum Kleinen, zum Kleinsten
Aus dem Vortrag vom 5. Juli 1924

Die Menschen kénnen im allgemeinen auf dem Gebiete der Pddagogik nichts
erreichen, weil sie nicht ernsthaftig jemals eine Wahrheit in sich rege gemacht
haben. Die besteht darin, dal} Sie sich am Abend einleben in das BewuBtsein: In
mir ist Gott, in mir ist Gott, oder der Gottesgeist, oder was immer — aber sich
dieses nicht blof3 theoretisch vorschwétzen, die Meditationen der meisten Men-
schen bestehen darin, dal} sie sich etwas theoretisch vorschwitzen —, und am
Morgen so, dal das hineinstrahlt in den ganzen Tag: Ich bin in Gott. — Bedenken
Sie nur, wenn Sie diese zwei Vorstellungen, die ganz Empfindung, ja Wil-



189

lensimpulse werden, in sich rege machen, was Sie da eigentlich tun. Sie tun das,
daf3 Sie dieses Bild vor sich haben: In mir ist Gott — und dafl am néchsten Mor-
gen Sie dieses Bild vor sich haben: Ich bin in Gott.

[...]

Aber es darf eben die Meditation, die in solchen Dingen wirkt, nicht die
Stimmung haben, meine lieben Freunde: Ich will mich innerlich in ein warmes
Nest legen, es soll mir immer warm und wérmer werden —, sondern es muf} die
Stimmung vorliegen, dal man in die Wirklichkeit untertaucht, da3 man die
Wirklichkeit ergreift. Andacht zum Kleinen. Ja zum Kleinsten. Es darf nicht das
Interesse fiir dieses Kleine ausgetrieben werden, meine lieben Freunde. Es muf}
so sein, daB3 Sie das Ohrldppchen, der abgeschnittene Fingernagel, ein Stiick des
menschlichen Haares ebenso interessiert, wie Saturn, Sonne, Mond. Denn
schlief3lich ist in einem solchen menschlichen Haar alles andere darinnen, und
derjenige, der kahlkopfig wird, verliert ja tatsdchlich einen ganzen Kosmos.

[...]

Deshalb, meine lieben Freunde, ist es notwendig, wenn Sie wirklich Erzie-
her, [...] werden wollen, dal3 Sie diese Andacht im Kleinen in der allerallerbe-
scheidensten Weise entwickeln, ... («Andacht zum Kleinen». Aus dem Vortrag
vom 5. Juli 1924, GA 269, S. 149 — 151 sowie GA 317, S. 154 — 156)

Die der Andacht geméalie Geste

Es ist ja richtig, dal heute eine grofle Anzahl von Menschen Gesten vermeiden,
weil sie wahrscheinlich glauben, daB3 das nicht vornehm ist, Gesten zu bilden.
Aber auf der andern Seite wird wiederum das Bediirfnis, die Geste zu formen,
um so grofBler, je mehr es sich darum handelt, da3 der Mensch in der Gemiits-
stimmung aus sich herausgeht, herausgeht auch dadurch, daf3 er nicht gewohnli-
che, alltigliche Gemiitsstimmungen entwickelt, sondern Gemiitsstimmungen,
die auBerordentlichen Lagen des Lebens entsprechen. Und eine solche Gemiits-
stimmung ist die der Andacht.

Bei der Andacht hat der Mensch von vornherein das Bediirfnis, eine gewisse
Geste zu machen. Und diese Geste gerade, die bei der Andacht gemacht wird,
die ist im Grunde genommen durchaus eine solche, welche auch der naturgema-
Ben Haltung bei dieser Gemiitsstimmung entspricht. Und deshalb konnen wir
gerade bei dieser Andachtsstimmung sehen, wie, ich mdchte sagen, diese Geste
eine naturalistische wird, wahrend die meisten Gesten keine naturalistischen sein
konnen. Sie haben daher die Andachts-Stimmung so, dal die Arme herunterge-
halten werden am Leibe, dann nach oben vom Ellenbogen an gehalten werden,
und dann findet ein entsprechendes Halten statt in irgendeiner vokalischen
Stimmung u oder a.



190

[...]

Eine Steigerung der Andacht ist dann die Stimmung der Feierlichkeit. Diese
Stimmung der Feierlichkeit, sie wird in einem gewissen Sinne schon @hnlich
sein der Stimmung der Erkenntnis, nur dafl wir bei der Erkenntnis das Symmet-
riebild davon haben. (Sechster Vortrag. Gemiitsstimmungen und Charakteristik
einzelner Seelenzustinde. Dornach, 1. Juli 1924, GA 279, S. 116-118)

Christliche Andacht

Man ziehe in Betracht, wie sich in der mittelalterlichen Malere1 die christlichen
Ideen und Empfindungen dem Auge zeigten, wie in der Gotik die christliche
Andacht Form und Gestalt gewann. Eine wahre Harmonie der Seele kann doch
nur da erlebt werden, wo den menschlichen Sinnen in Form, Gestalt und Farbe
und so weiter als Umgebung sich das spiegelt, was die Seele als thre wertvolls-
ten Gedanken, Gefiihle und Impulse kennt. (Der Theosophische Kongress von
1907. Bericht in der Zeitschrift ,,Luzifer-Gnosis®, Nr. 34. Miinchen, Mai 1907,
GA 284, S. 36)

Vgl. dazu die Zitate in ,,Heidnische und christliche Andacht™ weiter oben auf Seite
184.

Die Farbe Blau stimmt zur Andacht

Wenn Sie gefiihls- und empfindungsmiflig manche meiner Worte aufzufassen
versuchten, die ich an diesen Abenden iiber den Schopfungsbericht der «Gene-
sis» sprach, ... werden Sie fiihlen, dal in dem Weltenwerden der Erde schon
liegt auch das Durchdrungensein mit der Christuskraft, die nur wartet bis zu dem
entsprechenden Zeitpunkt, um sich durch die Person des Jesus von Nazareth zu
offenbaren. Aber sie lebt und webt schon in denjenigen elementaren Kréften, die
wir aufrufen, um den Schopfungsbericht zu verstehen. So etwas fiihlen wir; aber
wir miissen vergessen alle Theorie, alle Lehre. So etwas fiihlen wir, wenn wir
heraus sich winden fiihlen aus der durchleuchteten Warme, die hier in der Mitte
des Bildes mit dem keuschen, wunderbaren Rot uns ergliiht, die Mittelgestalt
aus dem webenden, wiarmehaft Leuchtenden. Es mul3 uns ergreifen, wenn aus
dem keuschen Rot in das zur Andacht stimmende Blau mit seiner Seelen- und
Geistestiefe, das klare Gold hineingetragen erscheint, das die Gestalten zum Teil
umflimmert, zum Teil umgibt, und wir ahnen, da} in diesem Hineintragen des
Goldes in das entsprechende Rot,48 in das zur Demut stimmende Blau tiefe, tie-
fe Herzensgeheimnisse zum Ausdruck kommen. (Uber das Bild von Nikolaus



191

Gysis «Aus dem Licht die Liebe». Ansprache, Miinchen 25. August 1910,
GA 291a, S. 288).

In einer redaktionellen Anmerkung heif3t es ,,In der Tradition der kirchlichen Farben
kann Rot durch Gold ersetzt werden.* (GA 291a, S. 505, Anmerkung 48)

Mit Andacht und Ehrfurcht zum Patriarchen aufsehen

Und man hat auch gefiihlt, indem das Korperliche zuriickgeht, steigt das Geisti-
ge — eben durch das Zuriickgehen des Korperlichen — gerade herauf. Die Seele
wird frei von der Korperlichkeit, so sagte man sich, indem der Korper abzubau-
en beginnt. Und génzlich frei ist die Seele im Patriarchenalter, wo der Korper
sozusagen dann schon vollstindig am Abbau ist; da entringt sich das Seelisch-
Geistige am meisten dem Korperlichen, da sitzt es nicht mehr darinnen. Deshalb
sah man mit solcher Andacht und Ehrfurcht zum Patriarchen auf und sagte sich:
Oh, wie wird es mit mir sein, wenn ich einmal so alt bin? Da kann man etwas
wissen, etwas erkennen, kann etwas durchschauen, was ich jetzt noch nicht er-
kennen und durchschauen kann, weil ich noch im Aufbau des Korperlichen bin.
(Erster Vortrag, Arnheim, 17. Juli 1924, GA 310, S. 19)

Andacht tragt am meisten zur Entwicklung der
Bewusstseinsseele bei

Insbesondere wurde auf eine der Eigenschaften hingewiesen, den Zorn, und ge-
zeigt, wie in der Uberwindung eines solchen Affektes Selbstentwickelung liegt.
Des Menschen Wahrheitssinn [als Erzieher der Gemiits- oder Verstandesseele
wurde] weiterhin gefunden, und wie dann ein besonderer Impuls fiir die Entwi-
ckelung der BewuBtseinsseele dasjenige ist, was wir gestern'® beschrieben haben
als Andacht im rechten Sinne des Wortes. (S. 26)

[...]

Dann [...] zu dem, was am meisten beitrdgt zu dem Hinaufentwickeln der
Seele in die Bewultseinsseele hinein, zur Andacht. Auch hier kann das Ich
falsch oder richtig die Saite anschlagen. Es kann sich verlieren in der Andacht,
sich aufgeben in der Hingebung an das Andere und Unbekannte. Dann haben
wir es zu tun mit dem sich selbst verlierenden Ich, mit der falschen Heiligkeit
des Menschen, die einer Art von Selbstertotung gleichkommt. Wenn das Ich
aber in richtiger Weise diese Eigenschaft der BewuBtseinsseele anklingen 1463,

18  Gestern: 28. Oktober 1909, ,,Die Mission der Andacht® in GA 58



192

wenn es stark hineinwirkt mit seinem Selbst in die Andacht, so kommen wir zu
dem, was man berechtigte Selbstachtung und Selbsterkenntnis nennen kann.
(Der menschliche Charakter, Architektenhaus Berlin, 29. Oktober 1909, D 81,
S. 31)

Andacht beim Evangelienstudium erzeugt neue Gefiihle

Wer mit der nétigen Andacht sich in die Schilderungen der Evangelien vertieft,
wird in mehr oder minder groem Mal3e das erleben, was ich beschrieben habe.
Allein abgesehen vom Studium der Evangelien kann jeder es erleben, es emp-
finden, dal} in der Seele ein Gefiihl vorhanden ist, das im natiirlichen Verlauf
des Lebens in der Seele nicht zu finden ist. Die Bibel jedoch vermag am ein-
fachsten eine tlibersinnlich-geistige Welt in den Horizont des BewuBtseins zu
bringen. (Von Jesus zu Christus 6ffentlicher Vortrag, gehalten im Kiinstlerhaus
zu Niirnberg am 1. Dezember 1911, D 110, S. 57)"

19  Dieser Vortrag hat in Schmidt, 1950, das Datum 2. Dezember 1911, Nr. 2488 und
wurde anscheinend erstmals 1993 in den ,,Beitrdgen‘ publiziert.



193

Quellenverzeichnis

Angelus Silesius. (1966). Aus dem Cher ubinischen Wandersmann. Stuttgart:
Reclam. (Original erschienen 1676).

Die Bibel. Altes und Neues Testament. Einheitsiibersetzung (EU), hg. im Auf-
trag der Bischofskonferenz, Freiburg — Stuttgart 1980, URL:
http://www.bibleserver.com (Stand: 2011-05-08).

Goethe, Johann Wolfgang. (1785/1911). Wilhelm Meisters theatralische Sen-
dung. 4. Buch, 13. Kapitel. Online unter
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm Meisters_theatralische _Sendung
(2014-01-02)

Holleman, Arnold F. / Wiberg, Egon. (1964). Lehrbuch der Anorganischen
Chemie. Berlin: Walter de Gruyter & Co.

Kant, Immanuel. (1755). Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels
oder Versuch von der Verfassung und dem mechanischen Ursprunge des
ganzen Weltgebaudes, nach Newtonischen Grundsatzen abgehandelt. Im
Web unter http://gutenberg.spiegel.de/ (2013-12-26).

Kliinger, Gerhard. (2012). Freiheit im Kontext der Wissenschaftskritik. Frankfurt
am Main: Peter Lang (= Culture and Knowledge, vol. 20).

Morgenstern, Christian. (1939). Alle Galgenlieder. Leipzig: Insel-Verlag.

Picht, C. S. (1926). Das literarische Lebenswerk Rudolf Steiners. Dornach, Phi-
losophisch-Anthroposophischer Verlag.

Popper, Karl R. (1935). Logik der Forschung: zur Erkenntnistheorie der moder -
nen Naturwissenschaft. Wien: Springer.

Schmidt, Hans. (1950). Das Vortragswerk Rudolf Steiners. Dornach, Philoso-
phisch-Anthroposophischer Verlag.

Béande der Rudolf Steiner Gesamtausgabe (GA)

Die Jahreszahlen in der Klammer bezeichnen das Jahr der ersten Auflage oder
die Zeitspanne, iiber die sich einzelne Aufsitze oder Vortrdage erstrecken. Die
Jahreszahl hinter dem Schrigstrich bezeichnet das Erscheinungsjahr jener Aus-
gabe, auf die sich die Seitenangaben beziehen.

GA-Nr.
1 Einleitungen zu Goethes Naturwissenschaftlichen Schriften (1884 —
1897/1987)

4 Die Philosophie der Freiheit (1894/1995)

4a  Dokumente zur «Philosophie der Freiheit». Faksimile der Erstausgabe
1894 mit den handschriftlichen Eintragungen fiir die Neuausgabe 1918
und weitere Materialien (1894 — 1918/1994)

5 Friedrich Nietzsche, ein Kdmpfer gegen seine Zeit (1895/2000)



194

10
13
28
29
30

33

34

53

54
58

59
63
64
65
84
95
96
97
100
101
105
108
109
112
116

119

Wie erlangt man Erkenntnisse der hheren Welten? (1904 — 1905/1992)
Die Geheimwissenschaft im Umrif3 (1910/1989)

Mein Lebensgang (1923 — 1925/2000)

Gesammelte Aufsdtze zur Dramaturgie 1889 — 1900/2004

Methodische Grundlagen der Anthroposophie. Gesammelte Aufsétze zur
Philosophie, Naturwissenschaft, Asthetik und Seelenkunde (1884 —
1901/1989)

Biographien und biographische Skizzen 1894 — 1905/1992

Lucifer — Gnosis. Grundlegende Aufsdtze zur Anthroposophie und Berich-
te aus den Zeitschriften «Luzifer» und «Lucifer — Gnosis» 1903 —
1908/1987

Ursprung und Ziel des Menschen. Grundbegriffe der Geisteswissenschaft
(1904 — 1905/1981)

Die Weltritsel und die Anthroposophie (1905 — 1906/1983)
Metamorphosen des Seelenlebens — Pfade der Seelenerlebnisse, Erster
Teil (1909 — 1910/1984)

Metamorphosen des Seelenlebens — Pfade der Seelenerlebnisse. Zweiter
Teil (1910/1984)

Geisteswissenschaft als Lebensgut (1913 — 1914/1986)

Aus schicksaltragender Zeit (1914 — 1915/1959)

Aus dem mitteleuropdischen Geistesleben (1915 — 1916/2000)

Was wollte das Goetheanum und was soll die Anthroposophie? (1923 —
1924/1986)

Vor dem Tore der Theosophie (1906/1990)

Ursprungsimpulse der Geisteswissenschaft (1906 — 1907/1989)

Das christliche Mysterium (1906 — 1907/1998)
Menschheitsentwickelung und Christus-Erkenntnis. Theosophie und Ro-
senkreuzertum — Das Johannes-Evangelium (1907/1981)

Mythen und Sagen. Okkulte Zeichen und Symbole (1907/1992)

Welt, Erde und Mensch, deren Wesen und Entwickelung sowie ihre Spie-
gelung in dem Zusammenhang zwischen dgyptischem Mythos und ge-
genwirtiger Kultur (1908/1983)

Die Beantwortung von Welt- und Lebensfragen durch Anthroposophie
(1908 — 1909/1986)

Das Prinzip der spirituellen Okonomie im Zusammenhang mit Wiederver-
korperungsfragen (1909/2000)

Das Johannes-Evangelium im Verhiltnis zu den drei anderen Evangelien,
besonders zu dem Lukas-Evangelium (1909/1984)

Der Christus-Impuls und die Entwickelung des Ich-BewuBtseins (1909 —
1910/1982)

Makrokosmos und Mikrokosmos. Die grofle und die kleine Welt. Seelen-
fragen, Lebensfragen, Geistesfragen (1910/1988)



125
130
135
137
140
142
148
150
156
157
161

162
165

174a
192
198
217a
218

223

225

228

237

195

Wege und Ziele des geistigen Menschen Lebensfragen im Lichte der Geis-
teswissenschaft (1910/1992)

Das esoterische Christentum und die geistige Fiihrung der Menschheit
(1911 - 1912/1995)

Wiederverkorperung und Karma und ihre Bedeutung fiir die Kultur der
Gegenwart (1912/1989)

Der Mensch im Lichte von Okkultismus, Theosophie und Philosophie
(1912/1993)

Okkulte Untersuchungen tliber das Leben zwischen Tod und neuer Geburt.
Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten (1912 —
1913/2003)

Die Bhagavad Gita und die Paulusbriefe (1912 — 1913/1982)

Aus der Akasha-Forschung. Das Fiinfte Evangelium (1913 — 1914/1992)
Die Welt des Geistes und ihr Hereinragen in das physische Dasein. Das
Einwirken der Toten in die Welt der Lebenden (1913/1980)

Okkultes Lesen und okkultes Héren (1914/2003)

Menschenschicksale und Volkerschicksale (1914 — 1915/1981)

Wege der geistigen Erkenntnis und der Erneuerung kiinstlerischer Weltan-
schauung (1915/1999)

Kunst- und Lebensfragen im Lichte der Geisteswissenschaft (1915/2000)
Die geistige Vereinigung der Menschheit durch den Christus-Impuls
(1916/1981)

Mitteleuropa zwischen Ost und West. Kosmische und menschliche Ge-
schichte, Band VI. (1914 — 1918/1982)

Geisteswissenschaftliche Behandlung sozialer und piddagogischer Fragen
(1919/1991)

Heilfaktoren fiir den sozialen Organismus (1920/1984)

Die Erkenntnis-Aufgabe der Jugend (1920 — 1924/1981)

Geistige Zusammenhédnge in der Gestaltung des menschlichen Organismus
(1922/1992)

Der Jahreskreislauf als Atmungsvorgang der Erde und die vier grof3en
Festeszeiten. Die Anthroposophie und das menschliche Gemiit
(1923/1990)

Drei Perspektiven der Anthroposophie. Kulturphdnomene, geisteswissen-
schaftlich betrachtet (1923/1990)

Initiationswissenschaft und Sternenerkenntnis. Der Mensch in Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft vom Gesichtspunkt der BewuB3tseinsentwi-
ckelung (1923/2002)

Esoterische Betrachtungen karmischer Zusammenhénge, Dritter Band: Die

karmischen Zusammenhinge der anthroposophischen Bewegung
(1924/1991)



196

240 Esoterische Betrachtungen karmischer Zusammenhénge, Sechster Band
(1924/1992)

255b-Die Anthroposophie und ihre Gegner (1919 — 1921/2003)

257 Anthroposophische Gemeinschaftsbildung (1923/1989)

261 Unsere Toten. Ansprachen, Gedenkworte und Meditationsspriiche 1906 —
1924/1984

264 Zur Geschichte und aus den Inhalten der ersten Abteilung der Esoteri-
schen Schule 1904 bis 1914/1996

265 Zur Geschichte und aus den Inhalten der erkenntniskultischen Abteilung
der Esoterischen Schule von 1904 bis 1914/1987

266a Aus den Inhalten der esoterischen Stunden. Gedichtnisaufzeichnungen
von Teilnehmern. Band I: 1904 — 1909/1995

266b Aus den Inhalten der esoterischen Stunden. Gedéchtnisaufzeichnungen
von Teilnehmern. Band I1: 1910 — 1912/1996

266¢ Aus den Inhalten der esoterischen Stunden. Gedichtnisaufzeichnungen
von Teilnehmern. Band I1I: 1913 und 1914, 1920 — 1923/1998

267 Seeleniibungen, Band I. Ubungen mit Wort- und Sinnbild-Meditationen
zur methodischen Entwicklung hoherer Erkenntniskriafte 1904 —
1924/2001

268 Mantrische Spriiche. Seeleniibungen Band II, 1903 — 1925/1999

269 Ritualtexte flir die Feiern des freien christlichen Religionsunterrichtes und
das Spruchgut fiir Lehrer und Schiiler der Waldorfschule (1997/1997)

274 Ansprachen zu den Weihnachtspielen aus altem Volkstum (1915 —
1924/1986)

277a Die Entstehung und Entwickelung der Eurythmie (1912 — 1915/1998)

279 Eurythmie als sichtbare Sprache. Laut-Eurythmie-Kurs (1922 —
1924/1990)

284 Bilder okkulter Siegel und Saulen. Der Miinchner Kongref3 Pfingsten 1907
und seine Auswirkungen (1907 — 1911/1993)

286 Wege zu einem neuen Baustil. «Und der Bau wird Mensch» (1911 —
1914/982)

291 Das Wesen der Farben (1914 — 1924/1991)

293 Allgemeine Menschenkunde als Grundlage der Padagogik (I) (1919/1992)

300a Konferenzen mit den Lehrern der Freien Waldorfschule, Band I: Ausfiihr-
liche Einleitung (E. Gabert) / Konferenzen 1919 — 1921/975

302 Menschenerkenntnis und Unterrichtsgestaltung (1921/1986)

302a Erziehung und Unterricht aus Menschenerkenntnis (1920 — 1923/1993)

303 Die gesunde Entwickelung des Menschenwesens. Eine Einfithrung in die
anthroposophische Padagogik und Didaktik (1921 — 1922/1987)

304 Erziehungs- und Unterrichtsmethoden auf anthroposophischer Grundlage
(1921 - 1922/1979)

304a Anthroposophische Menschenkunde und Pddagogik (1923 — 1924/1979)



306

308

310

317
318

327

334

338

342

343

344

346

348

350

354

197

Die pddagogische Praxis vom Gesichtspunkte geisteswissenschaftlicher
Menschenerkenntnis. Die Erziehung des Kindes und jliingeren Menschen
(1923/1989)

Die Methodik des Lehrens und die Lebensbedingungen des Erziehens
(1924/986)

Der padagogische Wert der Menschenerkenntnis und der Kulturwert der
Péadagogik (1924/1989)

Heilpadagogischer Kurs (1924/1995)

Das Zusammenwirken von Arzten und Seelsorgern. Pastoral-
Medizinischer Kurs (1924/1994)

Geisteswissenschaftliche Grundlagen zum Gedeihen der Landwirtschaft.
Landwirtschaftlicher Kursus (1924/1999)

Vom Einheitsstaat zum dreigliedrigen sozialen Organismus (1920/1983)
Wie wirkt man fiir den Impuls der Dreigliederung des sozialen Organis-
mus? Zwei Schulungskurse fiir Redner und aktive Vertreter des Dreiglie-
derungsgedankens (1921/1986)

Vortrdge und Kurse tiber christlich-religioses Wirken, I. Anthroposophi-
sche Grundlagen fiir ein erneuertes christlich-religioses Wirken
(1921/1993)

Vortrdge und Kurse iiber christlich-religioses Wirken, I1. Spirituelles Er-
kennen — Religioses Empfinden — Kultisches Handeln (1921/1993)
Vortrage und Kurse iiber christlich-religioses Wirken, I11. Vortrage bei der
Begriindung der Christengemeinschaft (1922/1994)

Vortrage und Kurse tiber christlich-religioses Wirken, V. Apokalypse und
Priesterwirken (1924/2001)

Uber Gesundheit und Krankheit. Grundlagen einer geisteswissenschaftli-
chen Sinneslehre (1922 — 1923/1997)

Rhythmen im Kosmos und im Menschenwesen. Wie kommt man zum
Schauen der geistigen Welt? (1923/1991)

Die Schopfung der Welt und des Menschen. Erdenleben und Sternenwir-
ken (1924/2000)

Nachrichten der Rudolf Steiner Nachlassverwaltung mit
Veroffentlichungen aus dem Archiv (D)

8

41

Sieben Autoreferate Rudolf Steiners zu Vortrigen beim «Summer Art
Course» 1921. Weihnachten 1962.
Leitgedanken zur Beurteilung der Gegenwart. Ostern 1973.

75/76 Zur Entstehung und Entwickelung der Eurythmie. Ostern 1982.

81

Praktische Menschenkunde auf der Grundlage spiritueller Psychologie.
»Die Mission des Zornes», «Der menschliche Charakter». Michaeli 1983.



198

110

Die Erneuerung des religidsen Lebens. Vortrige, Briefe und Dokumente
1905 — 1922. Ostern 1993.

Nachweise

Vorwort

Seite
v

<<

VI

ohne seine Zustimmung nichts geschieht, was geschieht: Judit 9,5: Du hast
bewirkt, was damals war und auch was vorher und spéter geschah. Doch
auch was jetzt geschieht und noch kommen wird, hast du erdacht und es
ist eingetroffen, was du geplant hast.

Geheiliget werde dein Name ...: Das Vaterunser

Willensweg: Die Willensschulung mul3 der andern Geistesschulung
durchaus zur Seite gehen. (GA 13, S. 325)

Ihr fiihrt ins Leben uns hinein:

https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm Meisters_theatralische _Sendung
(2014-01-02)

die beste aller Welten: S. Leibnitz,
https://de.wikipedia.org/wiki/Gottfried Wilhelm [Leibniz (2014-01-02)

I Gebet

Seite
1

Immanuel Kant der Meinung war: ,,Die Verfassung des Weltbaues ist ein-
fach und nicht iiber die Krifte der Natur gesetzt. Analogien, die den me-
chanischen Ursprung der Welt mit Gewissheit bewéhren. ... Das vorge-
tragene System ist das einzige Mittel unter allen moglichen, beiderseitigen
Griinden ein Gniige zu leisten* (Kant, 1755, Zusammenfassung zum ach-
ten Hauptstiick; Hervorhebungen vom Verf.). Mit dem ,,vorgetragenen
System* scheint Kant sein eigenes zu meinen, das jedoch auf jenem
Newtons beruht. Siehe auch Popper, 1935, XXIV.

Newton’sche Physik: s. http://de.wikipedia.org/wiki/Isaac_Newton
(2013-12-26)

Erhaltungssatz der Energie:
https://de.wikipedia.org/wiki/Energieerhaltungssatz (2014-01-02)
Laplace‘sche Ddmon: s.

https://de.wikipedia.org/wiki/Laplacescher D%C3%A4mon (2014-01-02)
Diese Hypothese habe ich nicht bendtigt:
http://de.wikipedia.org/wiki/Pierre-Simon_Laplace (2013-12-26)
Quantenphysik, Max Planck: s.
http://de.wikipedia.org/wiki/Quantenmechanik (2013-12-26)




156

199

Relativititstheorie:
http://de.wikipedia.org/wiki/Relativit%C3%A4tstheorie (2013-12-26)
Niels Bohr, Atommodell: http://de.wikipedia.org/wiki/Niels_Bohr
(2013-12-26)

Erhaltungssatz der Masse:
https://de.wikipedia.org/wiki/Massenerhaltungssatz (2014-01-02). ,,Die
experimentelle Priifung dieses Fundamentalsatzes, die eine peinlichste Be-
rliicksichtigung aller denkbaren Fehlerquellen voraussetzt, ist am sorgfil-
tigsten und genauesten 1908 durch den deutschen Physikochemiker Hans
Landolt (1831 — 1910) und 1909 durch den ungarischen Physikochemiker
Roland v. E6tvos (1848 — 1919) erfolgt.” (Holleman und Wiberg, 1964,

S. 12)

in die neuere Seelenkunde, in die Psychologie: Vgl. Sigmund Freuds
Triebtheorie sowie die Damptkessel-Metapher der Libido. Freud selbst
beniitzt den Ausdruck ,,Dampfkessel* nicht, sieht man sich jedoch seine
Darstellungen ndher an, z. B. im Kapitel ,,Ansétze zu einer Theorie der
Angstneurose* in ,,Uber die Berechtigung, von der Neurasthenie einen be-
stimmten Symptomenkomplex als » Angstneurose« abzutrennen* (1913),
wie dort wiederholt von ,,Druck® ganz im Sinne der Physik gesprochen
wird, kann man erkennen, wie sich Freud bemiiht, seine Seelenlehre an
das physikalische Weltbild anzulehnen, indem er auch dessen Wortschatz
iibernimmt. ,,Etwas anderes als die addquate Aktion wiirde nichts fruchten,
denn die somatische Sexualerregung setzt sich, nachdem sie einmal den
Schwellenwert erreicht hat, kontinuierlich in psychische Erregung um; es
mul} durchaus dasjenige geschehen, was die Nervenendigungen von dem
auf ihnen lastenden Druck befreit, somit die ganze derzeit vorhandene so-
matische Erregung aufhebt und der subkortikalen Leitung gestattet, ihren
Widerstand herzustellen.” Siehe Freuds gesammelte Werke online unter
http://de.scribd.com/doc/79023940/Freud-Gesammelte-Werke
(2013-12-26). Freuds Triebstau-Modell wird auch als ,,hydraulisches Mo-
dell“ bezeichnet, demnach sich (seelischer) Uber-Druck irgendwo ein
Ventil sucht und dort dann Probleme bereitet (vgl. Fonagy, Peter / Target,
Mary. (2006). Psychoanalyse und die Psychopathologie der Entwicklung.
Klett-Cotta, S. 77). Allgemeine Aussagen Steiners zur Psychoanalyse als
,.Dilettantismus im Quadrat® findet man in GA 225, S. 147-148.
Wissenschaftlich wurde die Wirksamkeit von Gebeten bereits wiederholt
untersucht: ,,Fiirbitten werden oft gezielt in der Hoffnung getétigt, dadurch
die Genesung Kranker beeinflussen zu konnen. Medizinische Forschungen
konnten jedoch noch nie einen empirischen Wirkungszusammenhang zwi-
schen dem Beten von Fiirbitten und der Genesung von Krankheiten her-
stellen. Beten kann fiir den Betenden selbst einen Placeboeffekt bewirken
und auf diese Weise zur Gesundung beitragen. Die Mehrheit der wissen-




200

schaftlichen Studien zum Thema konnte jedoch keine gesundheitsfordern-
de Wirkung von Gebeten feststellen* (Abschnitt ,,Christliches Gebet fiir
Kranke* in der Wikipedia unter http://de.wikipedia.org/wiki/Gebet mit
mehreren Literaturzitaten). Eine neuere Studie "Study of the Therapeutic
Effects of Intercessory Prayer (STEP) in cardiac bypass patients: A multi-
center randomized trial of uncertainty and certainty of receiving interces-
sory prayer" ist in der Fachzeitschrift “American Heart Journal" (Bd. 151,
Nr. 4, S. 934, April 2006) erschienen. Dabei wurden 1802 Herzoperati-
onspatienten aus 6 US Spitédlern per Zufall 3 Gruppen zugeteilt. Gruppe 1
(601 Patienten) wurde mitgeteilt, dass fiir sie gebetet wird. Gruppe 2 (604)
und Gruppe 3 (597) wurde mitgeteilt, dass eventuell fiir sie 3 christlichen
Gruppen 2 Wochen ab Operation beten wiirden. Fiir Gruppe 2 wurde, fiir
Gruppe 3 wurde nicht gebetet. Von allen Angehorigen wurde moglicher-
weise (zuséitzlich) gebetet. ,,In der Gruppe, die von den Gebeten wusste,
kam es bei 59 Prozent der Patienten zu Komplikationen, in den beiden an-
deren Gruppe zusammen dagegen nur bei 52 Prozent.* Es wird vermutet,
dass das schlechtere Abschneiden der ersten Gruppe dadurch zustande
kam, dass bei diesen Patienten zusétzliche Befiirchtungen ausgeldst wur-
den: ,,Ich bin so krank, dass sie schon eine Gebetsgruppe rufen miissen®.
Demnach konnte keine positive Wirkung von Fiirbittgebeten auf das Aus-
bleiben von postoperativen Komplikationen in dieser Studie nachgewiesen
werden. Ein interessantes Argument dazu lieferte der Leiter des Zentrums
fiir Spiritualitdt, Theologie und Gesundheit der Duke Universitét, Harold
Koenig: Gemal der christlichen Tradition, so Koenig, wiirde man erwar-
ten, dass Gott am Seelenheil eines Menschen Anteil nehme. ,,Warum soll-
te Gott seine Pladne fiir einen bestimmten Menschen dndern, nur weil der

an einer Forschungsstudie teilnimmt?* (Im Web unter
http://sciencev].orf.at/science/news/144219 (2013-12-26).




