
 

RUDOLF STEINER:  
WORTE ZU GEBET UND ANDACHT  

 

 

 

Zusammengestellt  

und mit einzelnen Anmerkungen versehen  

von 

Gerhard Klünger 

 

 

Version 24. Juni 2014 

 





 

 

 

 

Für Uta Klaus zum 70. Geburtstag 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© Gerhard Klünger, Wien 2014-01-14, g.kluenger at gmx.at, stellt die Teile des 
Werkes, an denen ihm die Urheberrechte zustehen, unter die Regeln der Creative 
Commons CC BY-SA 3.0: Das Material darf unter Namensnennung des Autors 
in jedwedem Format oder Medium als Ganzes oder in Teilen vervielfältigt und 
weiterverbreitet werden. Es darf unter Angabe der Veränderung verändert wer-
den, solange die eigenpersönlichen Züge des Schutzgegenstandes darin nicht 
verblassen und daran eigene Schutzrechte entstehen. „Das kann insbesondere 
eine Bearbeitung, Umgestaltung, Änderung, Anpassung … sein.“ 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/de/legalcode 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.de 

 



V 

Vorwort 
Bei meinen schon längere Zeit bestehenden wöchentlichen Arbeitssitzungen1 
mit meinem Freund Dr. Robert Schigutt ergab sich eines Tages die Frage, was 
Rudolf Steiner zum Thema „Gebet“ zu sagen hat. Soll man beten? Ist es zuläs-
sig, Gott um die Erfüllung egoistischer Wünsche anzubetteln? Wäre es nicht 
zeitgemäß, das Gebet durch die Meditation zu ersetzen? Wie ändert sich mein 
Gottesbild, wenn Gott angebetet werden muss – angebetet werden will – ange-
betet werden soll – angebetet werden darf? Hat es Gott tatsächlich nötig, sich 
anbeten und um Schuldvergebung bitten zu lassen, wo doch schließlich alles 
sein Werk ist und ohne seine Zustimmung nichts geschieht, was geschieht (Judit 
9,5)? Oder bedarf gar nicht Gott des Gebets, sondern der Mensch bekommt, in-
sofern er beten kann und darf, die Möglichkeit einer Art psychologischer Selbst-
hilfe, um mit den Widrigkeiten seines Daseins zurechtzukommen? Sind die 
Worte leise oder laut zu sprechen, allein oder möglichst in der Gruppe oder in 
einem Kultraum?  

Mit Hinblick beispielsweise auf das „Vaterunser“ erhob sich auch die Frage, 
ob der Text eines Gebetes gedanklich durchdrungen sein muss, oder ob es ge-
nügt, ihn ähnlich wie einen Zauberspruch oder ein Mantra aufzusagen. Wie sieht 
es mit der intellektuellen Redlichkeit aus, wenn bei einem im Wortlaut festge-
legten Gebet die Worte gesprochen („aufgesagt“) werden, man aber inhaltlich – 
so, wie man den Text aktuell versteht – nicht einverstanden ist oder ihn gar nicht 
versteht? Was ist Gottes Name? Wie heiligt man einen Namen? Wie heiligt man 
überhaupt irgendetwas? Ist es nicht eine absurde Situation, einen allmächtigen 
Gott zu bitten, dass sein Wille geschehen möge? Ist es nicht eine Delegation der 
eigenen Verantwortung zu sagen: «Dein Wille geschehe» – noch dazu, wenn 
Steiner den anthroposophischen Schulungsweg als Willensweg darstellt, es also 
darum geht, selbst etwas zu wollen (Vortrag Basel, 4. Mai 1920, GA 334, 
S. 230)? Wie komme ich dazu, um Schuldenvergebung zu bitten? Habe ich ir-
gendjemand etwas versprochen und nicht gehalten, sodass ich mich jetzt ent-
schuldigen müsste? Goethe lässt in Wilhelm Meister den Harfenspieler sagen: 

Ihr führt ins Leben uns hinein, 
Ihr lasst den Armen schuldig werden, 

                                           
1  Die wöchentlichen Sitzungen waren mit vertretbarem, zeitlichem Aufwand nur möglich, 

weil sie über das Internet (mit Hilfe des Kommunikationsprogramms „Skype“) 
stattfanden.  



VI 

Dann überlasst ihr ihn der Pein; 
Denn alle Schuld rächt sich auf Erden. 

Ist es allerdings bereits die beste aller Welten, wozu oder wofür dann eine 
Entschuldigung? Oder ist das Flehen um Schuldenvergebung ein fixer Bestand-
teil der besten aller Welten? Ist die Anerkennung von „etwas Höherem“ gleich-
bedeutend damit, dass es angebetet werden soll?  

Ganz anders sieht es aus, wenn das traditionelle Verständnis bezüglich „be-
ten“ und seiner sprachlichen Nähe zu „bitten“ verlassen und stattdessen versucht 
wird, Gebet als eine subtile Form der Kommunikation zu betrachten. Da geht es 
auch nicht mehr darum, sich die Gottheit gnädig zu stimmen, damit sie nicht an 
einem ihren Zorn auslässt, sondern es geht um den Versuch einer Zwiesprache 
mit einem anderen Ich, einem „Du“. Aber auch dieses Konzept steht in einem 
Spannungsverhältnis zur Aussage:  

„Es ist allein des Menschen würdig, daß er selbst die Wahrheit suche, daß ihn weder 
Erfahrung noch Offenbarung leite. Wenn das einmal durchgreifend erkannt sein 
wird, dann haben die Offenbarungsreligionen abgewirtschaftet. Der Mensch wird 
dann gar nicht mehr wollen, daß sich Gott ihm offenbare oder Segen spende. Er wird 
durch eigenes Denken erkennen, durch eigene Kraft sein Glück begründen wollen. 
Ob irgendeine höhere Macht unsere Geschicke zum Guten oder Bösen lenkt, das 
geht uns nichts an; wir haben uns selbst die Bahn vorzuzeichnen, die wir zu wandeln 
haben. Die erhabenste Gottesidee bleibt doch immer die, welche annimmt, dass Gott 
sich nach Schöpfung des Menschen ganz von der Welt zurückgezogen und den letz-
teren ganz sich selbst überlassen habe.“ (VI Goethes Erkenntnis-Art, 1897, GA 1, 
S. 125). 

 

Diese kleine Auswahl möglicher Fragen resultiert aus einem kulturell be-
dingten Vorverständnis, was „Gebet“ und was „Gott“ ist. Um sich eine Vorstel-
lung zu erarbeiten, die möglichst nahe an das herankommt, was Rudolf Steiner 
gemeint haben könnte, wurde eine Sammlung relevanter Textstellen, in denen 
das Wort „Gebet“ vorkommt, angelegt. Aus der Zusammenschau all dieser Stel-
len sollte sich dann ein möglichst treffendes Bild ergeben.  

Die Suche der Textstellen erfolgte über das Gesamtwerk inklusive der Nach-
richten der Rudolf Steiner Nachlassverwaltung mit Hilfe computergestützter 
Volltextsuche und dem Suchbegriff „Gebet“ (nicht jedoch mit beten, gebetet, 
gebetsartig, Abendgebet, usf.). Im Zuge der Arbeit zeigte sich, dass wesentliche 
Aussagen zum Thema „Gebet“ auch unter „Andacht“ zu finden waren, sodass 
für „Andacht“ die Volltextsuche wiederholt wurde. Die gefundenen Textstellen 
wurden, wenn sie als relevant im Sinne der Fragestellung (was hat Rudolf Stei-
ner zum Thema „Gebet“ zu sagen) erachtet wurden, möglichst im Kontext in die 
Sammlung übernommen. Es ist theoretisch möglich, dass wesentliche Stellen 



VII 

 

auf diese Art nicht gefunden wurden, weil beispielsweise das Wort „Gebet“ in 
der entsprechenden Passage nicht einwandfrei für den Computer identifizierbar 
war. Sachdienliche Hinweise auf solche Stellen sind willkommen. 

Es kam mir darauf an, vor allem Steiner selbst sprechen zu lassen. Kommen-
tare gibt es dort, wo ich aufgrund unterschiedlicher Darstellungen den Eindruck 
bekommen hatte, dass diese widersprüchlich sind. In solchen Fällen habe ich 
versucht, Interpretationen zu finden, diese Stellen als nur scheinbare Widersprü-
che und folglich miteinander vereinbar darzustellen, was jedoch nicht immer 
gelang.  

Die einzelnen Textstellen wurden von mir unter charakterisierende Über-
schriften gestellt, die den mir wichtig erscheinenden Aspekt der nachfolgenden 
Textpassagen zum Ausdruck bringen sollen. Kommentare wie auch Überschrif-
ten sollten daher mit der nötigen Vorsicht als meine persönliche Meinung gele-
sen werden. Im Grunde genommen ist schon die Auswahl der Textstellen selbst 
problematisch, denn es wurden, wie schon erwähnt, nur jene Textstellen ausge-
wählt, bei denen die Hauptwörter „Gebet“ bzw. „Andacht“ vorkamen und die 
mir relevant erschienen. Dem Leser möge bewusst sein, dass mit dieser von mir 
getroffenen Auswahl in gewisser Weise ein Vorurteil, ein ganz spezieller 
Blickwinkel in die Zitatensammlung eingeflossen ist. 

Die Texte der Zitate wurden nicht an die Neue Deutsche Rechtschreibung 
angepasst, sondern im Original wie im „Quellenverzeichnis“ angegeben, über-
nommen. Die Textstellen werden überwiegend aufsteigend nach der Nummerie-
rung der Rudolf Steiner Gesamtausgabe angeführt und sind daher, von Ausnah-
men abgesehen, chronologisch geordnet. 

 

Wien, Dezember 2013 

 





IX 

Inhaltsverzeichnis 
I Gebet ................................................................................................................... 1 

Vorbemerkung zur zeitgeschichtlichen Situation ......................................... 1 
Vorbemerkung zu Steiners Gottesbegriff ..................................................... 4 

Berechtigung des Gebets ................................................................................... 7 
Hymnus, Goethe-Gebet ..................................................................................... 7 
Das Wesen des Gebetes..................................................................................... 8 
Im Gebet wächst der Mensch über sich selbst hinaus ..................................... 27 
Beispiel eines durch Fanatismus inspirierten Gebets ...................................... 27 
Mereschkowskis Gebetsstimmung in der Hagia Sophia ................................. 28 
Gebet um Vernichtung der Deutschen ............................................................ 30 
Segnen kann nur, wer als Kind lernte, die Hände im Gebet zu falten ............ 31 
Das christliche Urgebet ................................................................................... 31 
Das Vaterunser – Eine esoterische Betrachtung ............................................. 31 
Das Vaterunser – Zweiter Vortrag .................................................................. 45 
Einleitung des Johannes-Evangeliums ist ein meditatives Gebet ................... 58 
Das Vaterunser. Gebet und Meditation ........................................................... 58 
Das Vaterunser soll täglich gebetet werden .................................................... 70 
Das Vaterunser. Nunmehr ist vertieftes Verständnis gefordert ...................... 81 
Denken wirkt auf den Astralleib, das Gebet wirkt auf den Ätherleib ............. 82 
Tischgebet als Dokumentierung, dass beim Essen Geistiges in den 

Menschen einfließt .................................................................................. 82 
Durch das Gebet arbeitet das Ich am Ätherleib .............................................. 82 
Sättigung durch das Gebet – «Ich bin das Brot des Lebens!» ........................ 83 
Stimmung zum Gebet sind segensreiche Faktoren für später ......................... 84 
Salzbildungs- und Auflösungsprozesse als Gebet erleben .............................. 85 
Mitteilungen des Okkultisten werden für den Religiösen zum Gebet ............ 86 
Gebet zu eigenen Vervollkommnung.............................................................. 86 
Ideen und Begriffe werden zuletzt gebetsartige reine Empfindungen ............ 87 
Abendgebet als geistige Nahrung für die Toten .............................................. 88 
Das makrokosmische Vaterunser .................................................................... 88 
Gebet zu den Leitern und Lenkern unseres spirituellen Lebens ..................... 90 
Das Leben des Menschen wird Gebet ............................................................. 91 
Mantramartiges Gebet: Aus dem Mut der Kämpfer … .................................. 92 
Unbewusstes Gebet zu Ahriman ..................................................................... 93 
Das tägliche Gebet ist keine „Wiederholung” ................................................ 94 
Von Christus nach der Auferstehung gegebenes Gebet .................................. 94 



X 

Das Falten der Hände zum Gebet .................................................................... 95 
Michael-Kräfte lassen sich nicht durch passives Gebet erringen ................... 95 
Das ganze Leben eine Art Gottesdienst .......................................................... 96 
Ikonenmalerei – aus Tradition, Gebet oder innerer Anteilnahme................... 97 
Das Denken geistiger Realitäten ist Gebet ...................................................... 97 
Inspiratio und Beschauung .............................................................................. 98 
Vaterunser und sieben Empfindungsnuancen ................................................. 99 
Das anthroposophische Gebet gegenüber der die Natur durchwaltenden 

Geistigkeit ............................................................................................. 104 
Gebet für Verstorbene ................................................................................... 105 
Freimaurerisches Gebet ................................................................................. 105 
Anmerkungen zu den freimaurerischen Gebeten .......................................... 106 
Das Gebet soll zu einer Stimmung erziehen ................................................. 106 
Die Bedeutung der Stimmung auch für die Erkenntnis der Außenwelt ....... 107 
Hinweise zum Umgang mit dem Vaterunser und den Übungen .................. 109 
Anmerkung zum Gebet an den Geist des Donnerstags ................................. 112 
Der Schlafzustand ohne vorbereitendes Gebet ............................................. 112 
Gebet an den Freitagsgeist. Erleben des Christus im Ätherischen ............... 113 
Iachim – als Gebet zugunsten der Kinder und Kranken ............................... 114 
Gebet, Anrufung des Geistes, Meditation ..................................................... 115 
Gebet und Meditationsspruch ....................................................................... 116 
Der Meditationsspruch «Im Geiste lag der Keim meines Leibes ...» ........... 116 
Zum Gebet und zur Meditation müssen wir in der Einsamkeit sein ............. 118 
Dankgebet des Hellsehers nach dem Aufwachen ......................................... 119 
Ein Mantram als Gebet zu sprechen.............................................................. 119 
Gebet der Essäer an die Geister des Sonnenaufgangs .................................. 120 
Essäer-Gebet zu beten wäre heutzutage eine Unwahrhaftigkeit ................... 120 
Der Esoteriker darf in sein Gebet nichts Persönliches hineintragen ............. 121 
Das gewöhnliche, egoistische Gebet ............................................................. 121 
Man muss unterscheiden zwischen Gebet und Meditation ........................... 122 
Unterschied zwischen Buchstaben-Mantras und Gedankenmantras ............ 122 
Gebet ............................................................................................................. 122 
Sich das, was man betet, vorstellen ............................................................... 123 
Gebet für Schwerkranke ................................................................................ 123 
Gebet für den Beerdigungs-Ritus für Marie Hahn ........................................ 123 
Die rechten Gedanken über einen Verstorbenen sind ein Gebet .................. 124 
Gebet zu den geistigen Leitern, den höheren Hierarchien ............................ 124 
Das hohepriesterliche Gebet ......................................................................... 125 
Das gotische Vaterunser ................................................................................ 126 
Das makrokosmische Vaterunser .................................................................. 128 



XI 

 

Die Sonntagshandlung für Kinder (Ausschnitt) ............................................ 129 
Bedeutung des vorbereitenden Gebets für die christliche Stimmung des 

Unterrichts ............................................................................................. 130 
«Eine Art Gebet»: Besinnung auf die geistigen Mächte ............................... 131 
Gebet für den Lehrer / die Lehrerin .............................................................. 132 
Gebet oder Wochenspruch nicht bei Eurythmiekursen ................................ 134 
Gebet: eurythmisch im Rückwärtsschreiten ................................................. 134 
Gebet des Atlantiers in einem Grundton ....................................................... 135 
Weiherede, wie ein Gebet an den Geist des Weltenalls ................................ 136 
Ein Gebet in stiller Art .................................................................................. 137 
Der übersinnliche Mensch zeigt sich, wo das Wort Gebet wird ................... 138 
Gebet und Baukunst ...................................................................................... 139 
Das echte Gebet besteht im lebendigen Erfüllen unseres Inneren ................ 140 
Das Gebet und die Farbe Blau ...................................................................... 140 
Das Berühren von rechts und links im Gebet ............................................... 140 
Den Eröffnungsspruch der Schule niemals „Gebet“ nennen ........................ 142 
Spruch für Kinder als „feines Gebet“............................................................ 142 
Wie Kindern ein Gebet gelehrt werden soll .................................................. 143 
Eröffnungsspruch mit einer Art Gebetscharakter ......................................... 145 
Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen I ...................................... 146 
Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen II .................................... 147 
Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen III ................................... 147 
Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen IV ................................... 148 
Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen V .................................... 149 
Etwas jeden Tag meditieren wie man ein Gebet jeden Tag betet ................. 149 
Gebet und Meditation .................................................................................... 150 
„Das tätige Gebet“ ist ein aktives Meditieren ............................................... 150 
„Das passive Gebet“, die passiven Meditation ............................................. 151 
Gebet an die „Produktionskräfte“ u. a. ......................................................... 151 
Die Illusion eines Bezuges zwischen unserem Gebet und dem Göttlichen 

und seinen Willensimpulsen ................................................................. 152 
Das reale Gebet tritt bildlich vor uns in der Opferung .................................. 156 
Das Gebet als das rhythmische Element im Kultus zur Willensbildung ...... 157 
Im Gebet ist ein objektives Erleben vorhanden ............................................ 158 
Im Gebet muss gesucht werden, Realitäten zu erfassen ............................... 159 
Anleitung zum Beten des Vaterunser ............................................................ 159 
Das Gebet als reales Wechselgespräch mit dem Göttlichen ......................... 163 
Im Gebet zum lebendigen Wort kommen ..................................................... 163 
Das Brevier als meditativ geartetes, erkenntnisartiges Gebet ....................... 164 



XII 

Gebet an die Toten soll der Tendenz nach eine Brücke zu den Toten 
finden ..................................................................................................... 164 

Das Gebet für einen Sterbenden ist sinnvoll ................................................. 165 
Dieses Tauschgeschäft zwischen Sünde und Vaterunserbeten ist 

natürlich etwas Furchtbares .................................................................. 165 
Im Gebet begegnet der Mensch den Göttern ................................................ 167 
Die Bedeutung des Händefaltens beim Gebet ............................................... 167 
Gebet wird wirkungslos bei übermäßigem Kartoffelgenuss ......................... 168 
Die Chinesen kannten das nicht, was man ein Gebet nennt ......................... 168 
Das «Vater-unser» der Erkenntnis, gegenüber dem «Vater-unser» des 

Erlösungsflehens ................................................................................... 169 
Mögliche Gefahren durch das Gebet für Verstorbene .................................. 169 
Im Pater noster sollen Gefühls- und Willensform verbunden sein ............... 170 
Das Vaterunser ist das wirksamste der Gebete ............................................. 170 
Ist Wunscherfüllung durch andächtiges Beten möglich? .............................. 170 

II Andacht .......................................................................................................... 172 

Andacht im Dienste der Entwicklung ........................................................... 172 
Andacht, um das zu lernen, was man noch nicht weiß ................................. 172 
Das griechische Drama sollte die eingeflößte Andacht zum Ausdruck 

bringen ................................................................................................... 173 
Stifters Werk durchdrungen von Andacht .................................................... 173 
Aus Wille und Liebe zum Unbekannten entsteht Andacht ........................... 174 
Selbsterziehung durch Andacht ..................................................................... 174 
Andacht und Ergebenheit darf nicht zu Ichverlust führen ............................ 175 
Der Wille zum Denken über dasjenige, dem man ergeben ist ...................... 175 
Die richtige Andacht kann nie in die Irre gehen ........................................... 176 
Andacht ist die Selbsterziehung der Seele von den dunklen Trieben und 

Instinkten ............................................................................................... 176 
Liebe und Ergebenheit sind die beiden Teile der Andacht ........................... 176 
Es muß mit der Pflege der Andacht die Pflege eines gesunden 

Selbstgefühls einhergehen ..................................................................... 177 
Andacht gegenüber dem Göttlichen aus Reue und Scham über sich 

selber ..................................................................................................... 177 
Andacht ist der beste Weg zur Erkenntnis .................................................... 177 
Andacht ist der Grund von segnender Kraft in späteren Lebensjahren ........ 178 
Andacht und Gebet verwandeln unbewusst Äther- und Astralleib ............... 178 
Unsichtbar segnend und wohltuend durch Andacht in der Jugend ............... 179 
In der Geisteswissenschaft klingt Erkenntnis in andächtige Stimmung 

aus .......................................................................................................... 179 



XIII 

 

Wie kommt es zur Fähigkeit der Andacht .................................................... 181 
Andacht gegenüber dem Verborgenen entwickeln ....................................... 181 
Echte Andacht aus Selbsterkenntnis und Selbstzucht ................................... 182 
Beispiel für mystische Andacht nebuloser Art ............................................. 182 
Meditieren heißt: dasjenige, was man weiß, in Andacht verwandeln .......... 183 
Religiöse Andacht in der Erziehung als Voraussetzung ............................... 183 
Heidnische und christliche Andacht.............................................................. 184 
Anthroposophie ist eine andächtige Bitte ..................................................... 184 
Mit Ehrfurcht und Andacht jedes Tautröpfchen betrachten ......................... 185 
Andacht ist das wichtigste Gefühl des Esoterikers ....................................... 185 
Alle Übungen durchdringen mit Ehrfurcht und Andacht ............................. 186 
Ein Kind, dem nie von etwas Unbekanntem, Großem erzählt wird, kann 

nie Andacht empfinden ......................................................................... 186 
Übung zur Entwicklung der Andacht: Es wirkt mich ................................... 186 
Nur aus voller Andacht, Freude und Hingabe üben ...................................... 187 
Unser Ich mit ganzer Andacht zum Geistigen wenden ................................. 188 
Andacht zum Kleinen, zum Kleinsten .......................................................... 188 
Die der Andacht gemäße Geste ..................................................................... 189 
Christliche Andacht ....................................................................................... 190 
Die Farbe Blau stimmt zur Andacht.............................................................. 190 
Mit Andacht und Ehrfurcht zum Patriarchen aufsehen ................................. 191 
Andacht trägt am meisten zur Entwicklung der Bewusstseinsseele bei ....... 191 
Andacht beim Evangelienstudium erzeugt neue Gefühle ............................. 192 

Quellenverzeichnis ............................................................................................ 193 

Bände der Rudolf Steiner Gesamtausgabe (GA) .......................................... 193 
Nachrichten der Rudolf Steiner Nachlassverwaltung mit 

Veröffentlichungen aus dem Archiv (D) .............................................. 197 
Nachweise ..................................................................................................... 198 

 





1 

I Gebet 
Vorbemerkung zur zeitgeschichtlichen Situation 

Um den wissenschaftlichen Zeitgeist zu schildern, in dem Rudolf Steiner seine Aus-
sagen über das Gebet machte, sollen zunächst auszugsweise einige Passagen aus ei-
nem Vortrag, gehalten im Juni 1924, vorangestellt werden. Zu diesem Zeitpunkt hat-
te das naturwissenschaftliche Weltbild mit der Leitwissenschaft Physik bereits rund 
250 Jahre triumphale Erfolge zu verzeichnen. Die Newton’sche Physik war so über-
zeugend, dass Immanuel Kant der Meinung war, es könne gar keine andere Physik 
geben. Der Laplace’sche Dämon, ein Gedankenexperiment, ließ den Kosmos als de-
terminiertes System erscheinen, sodass es unter der Voraussetzung ausreichender 
Rechenkapazität sowie der Kenntnis von Ort und Impuls aller Teilchen des Kosmos 
zu einem gegebenen Zeitpunkt möglich sein sollte, den Zustand des Kosmos zu ei-
nem beliebigen anderen Zeitpunkt in der Zukunft oder Vergangenheit zu errechnen. 
Pierre-Simon Laplace (1749 – 1827), Mathematiker, Physiker und Astronom, ein 
führender Wissenschaftler seiner Zeit, der sein Buch Napoleon vorgelegt hatte, wur-
de von diesem gefragt, wie er ein Buch über das Weltall schreiben konnte ohne des-
sen Schöpfer zu erwähnen. Laplace soll geantwortet haben: „Sire, diese Hypothese 
habe ich nicht benötigt.“ 

Die ersten Arbeiten zur Quantenphysik von Max Planck erschienen bereits 
1900. Albert Einstein hatte 1905 die spezielle und 1916 die allgemeine Relativitäts-
theorie publiziert, Niels Bohr entwickelte sein Atommodell 1913 und bekam dafür 
1922 den Nobelpreis. Der Erhaltungssatz der Masse im Bereich der Chemie war 
schon 1789 von Lavoisier ausformuliert und 1908 und 1909 experimentell überprüft 
worden. Der Erhaltungssatz der Energie wurde 1841 erstmals von Julius Robert von 
Mayer formuliert. Aufgrund der Erhaltungssätze konnte leicht der Eindruck entste-
hen, dass das physikalische Weltbild so „dicht” ist, dass es hier keinen Raum mehr 
für das Hereinwirken geistiger oder seelischer Kräfte geben könne – falls überhaupt 
noch von dergleichen gesprochen wurde –, da dadurch gegen den Satz von der Er-
haltung der Energie und des Impulses hätte verstoßen werden müssen. Vor diesem, 
in der wissenschaftlichen Welt vorherrschenden Weltbild, führte Steiner 1924 aus: 

Daß dies heute nicht schon in einem verhältnismäßig sehr hohen Grade bemerkt 
wird, das rührt nur davon her, daß eben so wenig innerliche Ehrlichkeit in den 
Menschen ist. Sie lassen einfach nebeneinander bestehen auf der einen Seite die 
mechanisch-physikalische Naturordnung und auf der anderen Seite das 
Christentum und versuchen sogar theoretisch zu beweisen, daß die beiden Dinge 
nebeneinander gehen können. Allein, damit wird nur dasjenige, was in jeder 
unbefangenen Seele empfindungsgemäß sich geltend macht, verdeckt. Und 
wenn auch der Verstand alle möglichen Harmonien sucht zwischen Christentum 
und neuerer Naturwissenschaft, das Gemüt wird alle diese Vermittlungsversuche 
auslöschen, und die Folge kann nur diese sein, daß für Religion immer weniger 



2 

und weniger Platz in den Herzen und Gemütern unserer Mitmenschen sein wird. 
(Vortrag Stuttgart, 12. Juni 1921, GA 342, S. 15–16) 

[…] 
Sehen Sie, das äußerste, was uns die Naturbetrachtung gebracht hat, ist das 

Gesetz von der Erhaltung des Stoffes und der Erhaltung der Kraft im Univer-
sum. Sie wissen, daß in die neuere Seelenkunde, in die Psychologie, dieses Ge-
setz von der Erhaltung der Kraft verheerend eingegriffen hat. Man kommt mit 
dem Seelenleben und seiner Freiheit nicht zurecht, wenn man dieses Gesetz von 
der Erhaltung des Stoffes und der Erhaltung der Kraft ernst nimmt. Und die 
Grundlagen, die uns die heutige Wissenschaft gibt, um den Menschen zu begrei-
fen, sind eben doch solche, daß wir gar nicht anders können, als in den gesamten 
Menschen herein scheinbar auch wirksam zu denken dieses Gesetz von der Er-
haltung des Stoffes und der Erhaltung der Kraft. (GA 342, S. 23) 

[…] 
Sehen Sie, die Menschheit hat, ich möchte sagen, den einen Schritt von zwei 

notwendigen Schritten bereits getan. Der eine Schritt ist der, daß von allen ver-
nünftigen Menschen, auch von den religiösen Menschen, aufgegeben worden ist 
der alte abergläubische Magiebegriff, jener Magiebegriff, der eine Möglichkeit 
voraussetzt, daß man durch diese oder jene Machinationen eingreifen könne in 
das Naturwirken. An die Stelle eines solchen Magiebegriffes ist heute die An-
schauung getreten, daß man eben dem Naturwirken seinen Lauf lassen müsse, 
daß man nicht mit geistigen Kräften die Naturkausalität meistern könne. Die Na-
turkausalität geht ihren Gang, wir haben auf sie keinen Einfluß, so sagt man, da-
her ist die Magie im alten abergläubischen Sinne von unseren Erkenntnisgebie-
ten auszuschalten. (GA 342, S. 25f) 

[…] 
So daß wir sagen müssen: Sehen wir jetzt auf unser Leben hin zwischen Ge-

burt und Tod, so ist gewiß das Abergläubisch-Magische nicht drinnen, aber zum 
nächsten Leben hinüber vollzieht sich der Zusammenhang so, daß man da wirk-
lich von Magie reden kann, unmöglich aber von einem unmittelbaren Einflusse 
des Geistigen in das Physische. (GA 342, S. 27) 

[…] 
Man muß in seiner Seele selbst die vollinhaltlichen Grundlagen haben für 

dasjenige, wovon man voraussetzt, daß es verstanden wird von denjenigen, zu 
denen man spricht. Ja, man darf nicht einmal solche Begriffe haben, die dieser 
Sache widersprechen. Ich möchte mich folgendermaßen ausdrücken, ich möchte 
sagen: Nehmen Sie an, Sie seien ein Mensch im Sinne der heutigen Ritschlianer 
oder so etwas, der durchaus gläubig ist in bezug auf Seelenunsterblichkeit, Got-
tesdasein und so weiter, aber Sie sind zu gleicher Zeit schwach genug, die Kant-
Laplacesche Theorie anzunehmen, und zwar so, wie sie aus der heutigen Natur-



3 

 

wissenschaft heraus gelehrt wird. Schon daß in Ihrem Gemüt diese Kant-
Laplacesche Theorie sitzt und ein objektiver Widerspruch ist gegenüber dem, 
was Sie als den Inhalt Ihres christlichen Bekenntnisses zu vertreten haben, schon 
das beeinträchtigt Ihre überzeugende Kraft, die Sie als Prediger haben müssen. 
Selbst wenn Sie gar nicht wissen, daß ein Widerspruch da ist, der Widerspruch 
wirkt; das heißt derjenige, der predigen will, muß in sich selber alle die Elemen-
te tragen, die seine Weltanschauung zu einer widerspruchslosen machen. Gewiß 
wird uns Theologie bei der Predigt nicht viel dienen; aber wir müssen sie selber 
in uns haben als eine widerspruchslose, nicht als eine solche, die neben der äu-
ßeren Wissenschaft existiert, sondern die die äußere Wissenschaft in sich um-
spannen, das heißt verständnisvoll zu dieser sich verhalten kann. (GA 342, 
S. 29) 

[…] 
Dasjenige aber, was in dem einfachsten Bauern lebt, in dem primitivsten 

Menschen unserer Welt lebt, ist das, daß er tief in seinem Inneren sucht – ich 
sage sucht –, tief in seinem Inneren etwas sucht, was da draußen in der Natur 
nicht ist. Er sucht nach einem anderen Weltinhalt [als dem] aus der Natur her-
aus, und von diesem Weltinhalt muß man ihm sprechen […]. Der primitive 
Mensch sagt einfach, wie es lebt in seinem Unterbewußtsein: Ich bin nicht aus 
diesem Stoff, aus dem die Welt ist, die ich mit meinen Sinnen überschaue; sage 
mir etwas von dem, was ich nicht mit meinen Sinnen überschaue! (GA 342, 
S. 30) 

[…] 
… daß wir uns fühlen, schon spirituell, geistig, als Gemeindebildner. Und 

das können wir kaum anders, als indem wir – vielleicht wird es auf den ersten 
Anhub nicht gleich verständlich sein, was ich sagen will, denn es berührt eine 
der tiefsten Fragen der Gegenwart – zunächst versuchen, möglichst darauf zu 
verzichten, die anderen Leute zu belehren. Die Leute lassen sich einfach nicht 
belehren heute; dies soll nicht unsere Hauptaufgabe sein. (GA 342, S. 41) 

[…] 
Und wenn wir uns dann wirklich ernst einlassen auf das, was wir da bemer-

ken, dann werden wir sehen, daß wir zu viel mehr die Fähigkeiten haben als wir 
glauben. Diese Fähigkeiten sind gar nicht so sehr spezifisch; wir können als 
Menschen ungeheuer viel, wir haben sehr universelle Seelenqualitäten, nicht so 
sehr spezifische. Dieses Hinbrüten auf das eigene Selbst, und zu stark zu glau-
ben, daß wir jeder unsere spezifischen Fähigkeiten haben, die besonders kulti-
viert werden sollen, das ist im Grunde genommen ein innerlicher, sehr raffinier-
ter Egoismus, der gerade von dem, der solche Qualitäten erringen will, wie sie 
hier gemeint sind, überwunden werden muß. (GA 342, S. 46) 



4 

Vorbemerkung zu Steiners Gottesbegriff 
Nach diesem Vorgriff auf das Jahr 1924 ein Rückblick in den Zeitraum 1884 – 1897, 
als Rudolf Steiner an den „Einleitungen zu Goethes naturwissenschaftlichen Schrif-
ten” arbeitete. Es ist naheliegend, eine Beziehung zwischen „Gebet” und „Gott“ zu 
vermuten. Steiners Gottesbegriff aus diesen Jahren mutet zunächst pantheistisch an, 
wenn er sagt: 

Wir sollten endlich zugeben, daß der Gott, den eine abgelebte Menschheit in den 
Wolken wähnte, in unserem Herzen, in unserem Geiste wohnt. Er hat sich in 
voller Selbstentäußerung ganz in die Menschheit ausgegossen. Er hat für sich 
nichts zu wollen übrig behalten, denn er wollte ein Geschlecht, das frei über sich 
selbst waltet. Er ist in der Welt aufgegangen. Der Menschen Wille ist sein Wille, 
der Menschen Ziele seine Ziele. Indem er den Menschen seine ganze Wesenheit 
eingepflanzt hat, hat er seine eigene Existenz aufgegeben. (Die Natur und unsere 
Ideale, 1886, GA 30, S. 239f.) 

Im folgenden Zitat ist Gott nicht mehr in die Welt und die Menschheit ausgegossen, 
sondern hat sich von der Welt zurückgezogen: 

 

Die erhabenste Gottesidee bleibt doch immer die, welche annimmt, daß Gott 
sich nach Schöpfung des Menschen ganz von der Welt zurückgezogen und den 
letzteren ganz sich selbst überlassen habe. (Goethes Erkenntnis-Art, 1887, GA 1, 
S. 125) 

Es bleibt offen, ob Steiner in dieser Passage meint, dass sich Gott tatsächlich zu-
rückgezogen hat, oder ob das lediglich eine pragmatische Annahme ist, um das ei-
genverantwortliche, freie menschliche Handeln nicht ständig durch ein Hinschielen 
darauf zu behindern, was Gott – als externe Instanz – möglicherweise dazu sagen 
würde. Richtet sich der Mensch nur nach seinen moralischen Intuitionen, dann rich-
tet er sich nur nach seinem „Inneren“, und es würde, gemäß dem vorherigen Zitat, 
dieses Innere zugleich Gott sein, der „sich in voller Selbstentäußerung ganz in die 
Menschheit ausgegossen“ hat. Dabei ist zu beachten, dass es sich bei diesem „Inne-
ren“ nicht um die Stimme des Gewissens handelt, das quasi als die im Inneren ver-
nehmbare Stimme Gottes einen autoritativen Zwang auf die Entscheidung ausübt 
(Freiheitsphilosophie und Monismus, GA 4, S. 177f.). Für die Freiheit wäre dadurch 
nichts gewonnen, wenn die äußeren Vorschriften aufgrund göttlicher Offenbarung 
durch innere Vorschriften aufgrund göttlicher Offenbarung via Gewissen ersetzt 
würden. Damit eine Handlung frei genannt werden kann, darf sie nicht von Ver-
dienstlichkeitsdenken oder Angst vor Bestrafung (Hölle, Gewissensbisse; s. „Die 
moralische Phantasie“, GA 4, S. 192) bestimmt sein, das heißt, ich muss sie um ihrer 
selbst wollen; und sie muss meine Handlung sein (Die Idee der Freiheit, GA 4, 
S. 161f). „Meine“ Handlung ist sie also, wenn sie unbedingt ist. Unbedingt – also 
von nichts anderem bestimmt als von sich selbst –, ist Gott. Ich muss mich also im 
Fall einer freien Handlung als Gott betätigen – und ich kann das, weil ich Gott bin, 



5 

 

weil Gott „sich in voller Selbstentäußerung ganz in die Menschheit ausgegossen“ 
hat. Im folgenden Meditationsspruch aus dem Jahr 1904 zeigt Steiner, wie sich der 
Mensch als Alltags-Ich mit seinem göttlichen Wesenskern in Beziehung setzen 
kann: 

Strahlender als die Sonne 
Reiner als der Schnee 
Feiner als der Äther 
Ist das Selbst 
Der Geist in meinem Herzen 
Dies Selbst bin «Ich»; «Ich» bin dies Selbst.  

(November 1904, GA 267, S. 83ff) 
 

Was die Philosophen das Absolute, das ewige Sein, den Weltengrund, was 
die Religionen Gott nennen, das nennen wir, auf Grund unserer erkenntnistheo-
retischen Erörterungen: die Idee. (Wissen und Handeln im Lichte der Goe-
the’schen Denkweise, 1887, GA 1, S. 125) 

Alle Begriffe, die der Verstand schafft: Ursache und Wirkung, Substanz und 
Eigenschaft, Leib und Seele, Idee und Wirklichkeit, Gott und Welt usw. sind nur 
da, um die einheitliche Wirklichkeit künstlich auseinanderzuhalten; und die 
Vernunft hat, ohne den damit geschaffenen Inhalt zu verwischen, ohne die Klar-
heit des Verstandes mystisch zu verdunkeln, in der Vielheit die innere Einheit 
aufzusuchen. (Wissen und Handeln im Lichte der Goethe’schen Denkweise, 
1887, GA 1, S. 172) 

Diese Darstellungen stehen in einem gewissen Kontrast zur traditionellen Auffas-
sung eines personalen Gottes, der vom Menschen mit „Du” angesprochen wird. In 
der ersten Fassung der Philosophie der Freiheit von 1894 kam noch der Satz vor: 
„Die Welt ist Gott“ (GA 4a, S. 351). Hinsichtlich des Christentums formulierte Stei-
ner:  

 

Es ist allein des Menschen würdig, daß er selbst die Wahrheit suche, daß ihn 
weder Erfahrung noch Offenbarung leite. Wenn das einmal durchgreifend er-
kannt sein wird, dann haben die Offenbarungsreligionen abgewirtschaftet (Goe-
thes Erkenntnisart, 1887, GA 1, S. 125). 

Wir wollen Kämpfer sein für unser Evangelium, auf daß im kommenden 
Jahrhundert ein neues Geschlecht entstehe, das zu leben weiß, befriedigt, heiter 
und stolz, ohne Christentum, ohne Ausblick auf das Jenseits (Die Hauptströ-
mungen der Deutschen Literatur, 1898, GA 33, S. 129).  

Da ihm diese Sätze schon zu Lebzeiten vorgehalten wurden, nahm Steiner selbst da-
zu Stellung (Vortrag Dornach, 16. November 1919, GA 255b, S. 45ff).  



6 

Später wird sich zeigen, dass „Mensch“ und „Gott“ nicht deckungsgleich sind, 
auch wenn Gott ganz in der Welt aufgegangen ist und der Mensch Teil der Welt ist: 

 

Die Sache ist also so, daß das, was die drei höchsten Glieder der Menschen-
natur sind, gleichzeitig die drei niederen Glieder der dem Menschen nächstste-
henden Gottheit darstellen (GA 96, S. 208).  

Aus dem einheitlichen Gott wird nunmehr eine vielgliedrige Gottheit. Während der 
frühe Steiner den völlig in der Welt aufgegangenen Gott beschreibt, entsteht später 
leicht ein dualistischer Eindruck, wo von der „geistigen Welt“ im Gegensatz zur 
„physischen Welt“ gesprochen wird. Diese „geistigen Welt“ kann anscheinend nicht 
so ohne weiteres in der physischen Welt wirken, etwa wenn gesagt wird: „Wo sol-
che Meditation geübt wird, da vermag eine geistige Kraft in das irdische Geschehen 
hineinzuwirken“ (s. Kapitel „Man muss unterscheiden zwischen Gebet und Medita-
tion“ auf Seite 122), was nahelegt, dass die geistige Kraft ohne Meditation das nicht 
kann.  

Auch das sind auf den ersten Blick widersprüchliche Aussagen („Er ist in der 
Welt aufgegangen“ versus „kann nur über Meditation in das irdische Geschehen 
hineinwirken“). In dem schon erwähnten Vortrag vom 16. November 1919 (GA 
255b, S. 45-46) beklagt Steiner, dass die Leser an den Worten hängen statt an der 
„Sache“, und dass es dann leicht sei, Widersprüche zu finden. Andererseits ist das 
genau das Problem: Die „Sache“ zu verstehen, auf die im Rahmen schriftlicher 
Überlieferung nur mit Worten hingewiesen werden kann.  

In derselben Passage erfolgt auch die Aussage:  

 

Es handelt sich ja darum, daß man, wenn man noch so weit in die geistigen 
Welten hineindringt, sich diese Welt durchaus vorzustellen hat als eine einheitli-
che, so daß alles dasjenige, was Geist ist, zu gleicher Zeit gesucht werden muß 
in dem materiellen Dasein. (GA 255b, 1919, S. 45) 

Konnte zwischenzeitlich der Eindruck entstehen, dass die „geistige Welt“ eine „jen-
seitige“ zur physischen ist, so ist sie aus Sicht Steiners nach wie vor da, wo er sie 
schon 1886 verortet hatte, nämlich „in der Welt aufgegangen“. Das kann Anlass 
sein, die eigenen Vorstellungen daraufhin zu überprüfen, ob sie dem von Steiner 
Gemeinten gerecht werden; „Widersprüche“ scheinen dafür ein guter Ansatzpunkt 
zu sein.  

Der personale Aspekt Gottes kommt ab 1907 in den Vater-Unser-Vorträgen 
(siehe Seite 31ff) zur Darstellung. Die Gottesnatur des Menschen wird auf Seite 77 
nochmals besprochen.  

1904 konnte die erste Stelle gefunden werden, bei der Rudolf Steiner, damals 
43 Jahre alt, das Thema „Gebet” in einem Vortrag aufgriff. Die anschließenden Zita-
te folgen überwiegend chronologisch in der aufsteigenden Reihenfolge der Bände 
der Gesamtausgabe (GA).  
  



7 

 

Berechtigung des Gebets 
Frage: Hat das Gebet nach der theosophischen Anschauung eine Berechtigung? 

Das Gebet war zu allen Zeiten der Entwickelung vorhanden. Es bedeutete für 
die ersten Christen nicht allein das Mittel der Vereinigung des Menschen mit 
seinem Gott. Ganz die Stimmung, welche Tolstoi als Stimmung in der Seele des 
Menschen schildert und fühlt, daß er davon durchdrungen ist, soll hervorgerufen 
werden beim Christen durch das Gebet. Je höher die Dinge sind, um die der 
Mensch bittet, umso besser ist es. Beten um äußerliche Dinge ist nicht im Sinne 
des Urchristentums. «Vater, nicht mein, sondern dein Wille geschehe.» Was ist 
der Wille des Vaters im urchristlichen Sinne? Derjenige Wille, welcher das Ur-
gesetz aller Weltentwickelung darstellt. Ich will, daß meine Erfolge und Wün-
sche so vollkommen seien, daß sie dem Sinne des Willens des Vaters, das heißt, 
dem geistigen Weltgesetz entsprechend seien, daß sie nicht abweichen von dem 
großen geistigen Weltengesetz. Wenn ich irgendein Gebet habe, durch das ich 
eine willkürliche Bitte anstrebe, die aus meiner alltäglichen Natur entspringt, aus 
meinem Belieben, dann ist das Gebet nicht gehalten in dem Stile: «Nicht mein 
Wille, sondern dein Wille geschehe.» Ein Gebet in diesem Stile aber ist vorhan-
den, wenn nicht das zu Erflehende heruntergezogen werden soll zu uns, wenn 
nicht unser Wille durchgehen soll, sondern wenn wir mit unserem Willen hin-
aufgehoben werden, wenn die Vergöttlichung damit angestrebt wird, die Aufer-
stehung der Seele im Göttlichen, im Christlichen. Da die Theosophie nur das 
Verstehen aller Religionsbekenntnisse will, so ist sie damit einverstanden. Nur 
dadurch kann er in Zwiespalt mit der Theosophie kommen, daß er seine eigene 
Religion nicht versteht. Wer das Christentum in seinen Methoden kennt – und 
das Gebet gehört zu den Methoden des Christentums, denn es ist ein Mittel zur 
Vereinigung mit der göttlichen Allseele, der weiß, daß es nicht in Widerspruch 
zur Theosophie steht. (Berlin, 20. Oktober 1904, GA 53, S. 88f) 

Hymnus, Goethe-Gebet 
Der heutige Mensch steht der unmittelbaren Natur fremd gegenüber, viel frem-
der, als er denkt, viel fremder als noch zur Zeit Goethes. Oder wer fühlt noch die 
ganze Tiefe jenes Goethe-Wortes, das der große Dichter sprach, als er in die 
Kreise von Weimar eintrat und zu gleicher Zeit eine für ihn äußerst wichtige 
Lebensepoche begann? Damals richtete er an die Natur mit ihren geheimnisvol-
len Kräften einen Hymnus, eine Art Goethe-Gebet: 

«Natur! Wir sind von ihr umgeben und umschlungen – unvermögend, aus 
ihr herauszutreten, und unvermögend, tiefer in sie hineinzukommen. Unge-



8 

beten und ungewarnt nimmt sie uns in den Kreislauf ihres Tanzes auf und 
treibt sich mit uns fort, bis wir ermüdet sind und ihrem Arme entfallen. 
Sie schafft ewig neue Gestalten; was da ist, war noch nie, was war, kommt 
nicht wieder – alles ist neu und doch immer das Alte. 
Wir leben mitten in ihr und sind ihr fremde. Sie spricht unaufhörlich mit uns 
und verrat uns ihr Geheimnis nicht. Wir wirken beständig auf sie und haben 
doch keine Gewalt über sie. 
Sie scheint alles auf Individualität angelegt zu haben und macht sich nichts 
aus den Individuen. Sie baut immer und zerstört immer, und ihre Werkstätte 
ist unzugänglich. 
Sie lebt in lauter Kindern, und die Mutter, wo ist sie? – Sie ist die einzige 
Künstlerin: aus dem simpelsten Stoff zu den größten Kontrasten; ohne 
Schein der Anstrengung zu der größten Vollendung – zur genauesten Be-
stimmtheit, immer mit etwas Weichem überzogen. Jedes ihrer Werke hat ein 
eigenes Wesen, jede ihrer Erscheinungen den isoliertesten Begriff, und doch 
macht alles eins aus. 
Sie spielt ein Schauspiel: ob sie es selbst sieht, wissen wir nicht, und doch 
spielt sie's für uns, die wir in der Ecke stehen. 
Es ist ein ewiges Leben, Werden und Bewegen in ihr, und doch rückt sie 
nicht weiter. Sie verwandelt sich ewig und ist kein Moment Stillestehen in 
ihr. Fürs Bleiben hat sie keinen Begriff, und ihren Fluch hat sie ans Stille-
stehen gehängt. Sie ist fest. Ihr Tritt ist gemessen, ihre Ausnahmen selten, 
ihre Gesetze unwandelbar …» 

Wir sind alle ihre Kinder. Und wenn wir glauben, am wenigsten nach ihren 
Gesetzen zu handeln, handeln wir vielleicht am allermeisten nach diesem durch 
die Natur flutenden und in uns einströmenden großen Gesetze. (Berlin, 14. De-
zember 1905, GA 54, S. 230f) 

Das Wesen des Gebetes 
In dem Vortrage «Was ist Mystik?» wurde hier vor acht Tagen von jener beson-
deren Art mystischer Versenkung gesprochen, die im Mittelalter in der Zeit von 
Meister Eckhart angefangen bis zu Angelus Silesius hervorgetreten ist. Diese 
besondere Art mystischer Versenkung wurde dadurch charakterisiert, daß der 
Mystiker versucht, frei und unabhängig zu werden von all jenen Erlebnissen, die 
durch die äußere Welt in unserer Seele angeregt werden, und daß er versucht 
vorzudringen zu jener Erfahrung, zu jenem Erlebnis, das ihm zeigt: wenn auch 
alles aus unserer Seele, was den gewöhnlichen Ereignissen des Tages ent-
stammt, ausgelöscht wird, und sozusagen die Seele sich in sich selbst zurück-



9 

 

zieht, so bleibt innerhalb dieser menschlichen Seele eine Welt für sich, eine 
Welt, die ja immer da ist, die nur überleuchtet wird von den sonst so mächtig 
und gewaltig auf den Menschen wirkenden äußeren Erlebnissen, und die deshalb 
zunächst nur als ein schwaches Licht erscheint; als ein so schwaches Licht, daß 
sie wohl von vielen Menschen gar nicht beachtet wird. Darum nennt der Mysti-
ker diese innere Seelenwelt zunächst das «Fünklein». Aber er ist sich klar, daß 
dieses unscheinbare Fünklein seiner Seelenerlebnisse angefacht werden kann zu 
einer mächtigen Flamme, die dann erleuchtet die Quellen und Untergründe des 
Daseins; mit anderen Worten: die den Menschen auf dem Wege in die eigene 
Seele hinführt zu der Erkenntnis seines eigenen Ursprunges, was man ja wohl 
«Gott–Erkenntnis» nennen kann.  

Weiter ist in jenem Vortrag darauf hingewiesen worden, wie die Mystiker 
des Mittelalters zunächst davon ausgingen, daß dieses Fünklein sozusagen durch 
sich selbst, so wie es ist, wachsen müsse. Im Gegensatz dazu wurde hervorge-
hoben, wie dasjenige, was man heute «Geistesforschung» nennt, auf Entwicke-
lung, auf bewußte und in den menschlichen Willen gestellte Entwickelung die-
ser inneren Seelenkräfte ausgeht und zu höheren Arten der Erkenntnis hinauf-
steigt, wie wir sie bezeichnet haben als imaginative, als inspirierte und als intui-
tive Erkenntnis. So erschien uns jene mittelalterliche mystische Versenkung wie 
der Ausgangspunkt der wahren höheren Geistesforschung, welche den Geist 
zwar zunächst durch Entwickelung des Innern sucht, welche aber gerade durch 
die Art und Weise, wie sie ihre eigenen Wege einschlägt, über dieses Innere 
hinausgeführt wird; und hinausgeführt wird zu dem, was als Quellen und Unter-
gründe des Daseins allen Erscheinungen und Tatsachen zugrunde liegt, und zu 
denen wir ja mit unserer Seele selbst gehören. So erschien uns jene Mystik des 
Mittelalters wie eine Art Vorstufe zur wahren Geistesforschung. Und wer den 
Sinn hat, sich in die Innigkeit eines Meisters Eckhart zu vertiefen, wer den Sinn 
hat, zu erkennen, welche unermeßliche Kraft der spirituellen Erkenntnis jene 
mystische Versenkung dem Johannes Tauler gebracht hat; wer einen Sinn hat zu 
sehen, wie tief in die Geheimnisse des Daseins später Valentin Weigel oder Ja-
kob Böhme hineingeführt wurden durch alles, was sie aus solcher mystischen 
Versenkung gewinnen konnten – indem sie allerdings darüber hinausgehen –; 
wer einen Sinn hat zu verstehen, was ein Angelus Silesius geworden ist gerade 
durch solche mystische Versenkung, wie er imstande war, nicht nur in leuchten-
der Einsicht in die großen Gesetze der geistigen Weltordnung hinein zu schauen, 
sondern was dieser Angelus Silesius auch an hinreißender, erwärmender Schön-
heit geleistet hat in bezug auf die Aussprüche, die er tun durfte über die Welten-
geheimnisse: wer das alles erkennt, wird ermessen, welche Kraft der Innerlich-
keit der Menschennatur in dieser mittelalterlichen Mystik liegt, und welche un-
endliche Hilfe aus dieser Mystik demjenigen werden kann, der die Wege der 



10 

Geistesforschung selber gehen will. So erscheint uns – gerade mit Rücksicht auf 
jenen Vortrag vor acht Tagen – die mittelalterliche Mystik wie die große, wun-
derbare Vorschule der Geistesforschung. Und wie sollte das auch anders sein? 
Will denn der Geistesforscher etwas anderes, als jenes Fünklein, von dem die 
Mystiker gesprochen, durch seine eigenen inneren Kräfte zur Entfaltung brin-
gen? Er unterscheidet sich ja von den Mystikern nur dadurch, daß sie glaubten, 
in ruhiger Seele sich hingeben zu dürfen jenem kleinen leuchtenden Fünklein, 
damit es von selber anfange, immer herrlicher zu brennen und zu leuchten; wäh-
rend der Geistesforscher sich klar ist, daß der Mensch seine Fähigkeiten und 
Kräfte, die von der Weisheit der Welt in seinen Willen gestellt sind, anwenden 
muß auf die Vergrößerung jenes Fünkchens.  

Wenn so die mystische Stimmung eine gute Vorbereitung ist und überall 
hinweist auf Geistesforschung, so dürfen wir andererseits wiederum sagen: Eine 
Vorbereitung, eine Vorstufe zu jener mystischen Versenkung, wie sie in der Zeit 
des Mittelalters hervorgetreten ist, ist diejenige Seelentätigkeit, welche uns heu-
te etwas genauer beschäftigen soll, und die man im wahren Sinne das Gebet 
nennen kann. Und man könnte sagen: Wie der Mystiker fähig wird zu seiner 
Versenkung dadurch, daß er schon in einer gewissen Weise – vielleicht unbe-
wußt, aber doch – gearbeitet hat an seiner Seele, daß er schon eine Stimmung 
mitbringt zur mystischen Versenkung, so wird derjenige, der hinarbeiten will zu 
dieser mystischen Versenkung, welcher Wege gehen will, die zuletzt in diese 
mystische Versenkung einmünden können, eine Vorstufe finden können in dem 
wahren Gebet.  

Allerdings durch die Entwickelung der letzten Jahrhunderte in geistiger Be-
ziehung ist das Wesen des Gebetes in der mannigfaltigsten Weise von dieser o-
der jener Geistesströmung verkannt worden. Daher wird es heute nicht leicht 
sein, zu dem wahren Wesen des Gebetes vorzudringen. Wenn wir bedenken, daß 
mit aller geistigen Entwickelung der letzten Jahrhunderte ja verknüpft war et-
was, was man nennen könnte ein Hervortreten namentlich egoistischer Geistes-
strömungen, von denen weite Kreise ergriffen worden sind, so wird es nicht 
verwunderlich sein, daß gerade das Gebet mit hineingezogen worden ist in die 
egoistischen Wünsche, in die egoistischen Begierden der Menschen. Und man 
darf wohl sagen: Kaum ist durch etwas anderes das Gebet mehr mißzuverstehen 
als durch das Durchtränktsein mit irgendeiner Form des Egoismus. In diesem 
Vortrage soll versucht werden, das Gebet ganz unabhängig von irgendeiner Par-
tei– oder sonstigen Richtung, rein aus den geisteswissenschaftlichen Vorausset-
zungen heraus zu untersuchen.  

Wenn man das Gebet kennenlernen will – das sei nur zu einer vorläufigen 
Verständigung gesagt –, so könnte man sagen: Während der Mystiker voraus-
setzt, daß er in seiner Seele irgendein kleines Fünkchen finden werde, das dann 



11 

 

weiter leuchten und weiter brennen kann durch seine mystische Versenkung, so 
will der Betende gerade jenes Fünkchen, jenes selbsteigene Seelenleben erst er-
zeugen. Und das Gebet, aus welchen Voraussetzungen heraus es auch auftrete, 
erweist sich dadurch gerade in seiner Wirksamkeit, daß es die Seele anregt, je-
nes Fünkchen des Mystikers allmählich entweder aufzufinden, wenn es da ist 
und, verborgen zwar, in der Seele leuchtet, oder aber es selbst zum Aufleuchten 
zu bringen. Wenn wir das Bedürfnis nach Gebet, das Wesen des Gebetes unter-
suchen wollen, müssen wir aber eingehen auf eine Charakteristik der menschli-
chen Seele in ihren Tiefen, von denen wir ja in einem der vorhergehenden Vor-
träge sagten, daß auf sie so recht anwendbar ist der Spruch des alten griechi-
schen Weisen Heraklit: Der Seele Grenzen wirst du niemals finden, und wenn 
du auch alle Straßen durchliefest; so weit ist das, was sie mit ihren Geheimnis-
sen umschließt. Und wenn auch der Betende zunächst nur auf der Suche ist nach 
den Geheimnissen der Seele, so darf man doch sagen: Aus jenen Stimmungen 
intimster Art heraus, welche durch das Gebet angeregt werden können, erahnt 
selbst der naivste Mensch etwas von den unendlichen Weiten des Seelenlebens. 
Wir müssen diese Seele, wie sie in uns lebt und uns lebendig vorwärts bringt, in 
ihrer Entwickelung einmal in folgender Weise erfassen:  

Wir müssen uns klar werden, daß so etwas, was wie die Seele in lebendiger 
Entwickelung lebt, nicht nur von der Vergangenheit kommt und in die Zukunft 
weiterschreitet, sondern daß sie in jedem Augenblick ihres gegenwärtigen Le-
bens etwas in sich trägt von der Vergangenheit – und sogar in gewisser Weise 
etwas von der Zukunft. In den Augenblick, den wir die Gegenwart nennen, er-
strecken sich hinein, insbesondere für das Seelenleben, die Wirkungen von der 
Vergangenheit und die Wirkungen, die wie aus der Zukunft uns entgegeneilen. 
Demjenigen, der tiefer hineinblickt in das Seelenleben, wird es schon so vor-
kommen können, als ob in der Menschenseele zwei Strömungen sich fortwäh-
rend begegneten: eine Strömung, die aus der Vergangenheit sich herauflebt, aber 
auch eine Strömung, die aus der Zukunft uns entgegenkommt. Es mag sein, daß 
man es für andere Gebiete des Lebens als eine Träumerei und Phantasterei zu-
nächst findet, wenn man von einem Heraneilen der Ereignisse aus der Zukunft 
spricht. Denn es ist ja leicht, wenn auch trivial, zu sagen: Was zukünftig ge-
schieht, ist eben noch nicht da; daher können wir nicht sagen, daß das, was mor-
gen geschehen werde, uns «entgegeneilt», während wir sehr wohl sagen können: 
was in der Vergangenheit geschehen ist, erstreckt seine Wirkungen in die Ge-
genwart herein. – Für das letztere ist es natürlich sehr leicht, Begründung über 
Begründung zu finden. Wer wollte denn hinwegleugnen, daß unser Leben von 
heute das Ergebnis unseres Lebens von gestern ist? Wer möchte leugnen, daß 
wir heute unter der Wirkung unseres Fleißes oder unserer Lässigkeit von gestern 
oder vorgestern stehen? Das Hereinragen der Vergangenheit in unser Seelenle-



12 

ben wird niemand leugnen. Aber ebensowenig sollte die Realität des Zukünfti-
gen geleugnet werden, wenn wir in der Seele selber die Wirklichkeit eines sol-
chen Hereintretens der Zukunftsereignisse, bevor sie da sind, sehen. Oder gibt es 
denn nicht so etwas wie Angst vor irgend etwas, was wir morgen erwarten, oder 
Furcht vor irgend etwas, was morgen geschehen kann? Ist denn das nicht etwas 
wie ein Fühlen, ein Empfinden, das wir einer, wenn auch für uns unbekannten 
Zukunft entgegensenden? In jedem Moment, wo sich die Seele fürchtet und 
ängstet, beweist sie durch die Realität ihrer Gefühle und Empfindungen, daß sie 
nicht nur mit den Wirkungen der Vergangenheit rechnet, sondern daß sie in sich 
selber lebensvoll rechnet mit dem, was aus der Zukunft in sie hineineilt. Das 
seien nur einzelne Andeutungen. Wer das Seelenleben ausmessen will, wird 
Zahlreiches finden, das vielleicht widerspricht den Abstraktionen des Verstan-
des, die da sagen: das Zukünftige ist noch nicht da; es kann deshalb noch nicht 
wirken, das sich aber in seiner lebendigen Realität zeigt, wenn wir auf das un-
mittelbare Seelenleben eben hinblicken. 

In unserer Seele fließen zwei Ströme gleichsam zusammen von der Vergan-
genheit und von der Zukunft und bilden dort – wer wollte das leugnen, wenn er 
sich selber beobachtet? – etwas wie einen «Wirbel», ganz ähnlich wie beim Zu-
sammenfluß von zwei Strömen draußen. Wenn wir nun dasjenige genauer be-
trachten, was aus der Vergangenheit hereinlebt in unsere Seele, da müssen wir 
sagen: Unter dem Eindrucke des in der Vergangenheit Erlebten ist unsere Seele 
geworden. Wie wir die Erlebnisse der Vergangenheit angewendet haben, so sind 
wir heute, und wir tragen das Vermächtnis unserer Taten, unseres Fühlens und 
Denkens aus der Vergangenheit in unserer Seele. Wir sind so, wie wir geworden 
sind. Wenn wir nun zurückblicken wollen von unserem heutigen Standpunkt auf 
unsere früheren Erlebnisse, namentlich auf jene Erlebnisse, an deren Zustande-
kommen und Verwertung für unsere Seele wir selber beteiligt waren, wenn wir 
also die Erinnerung schweifen lassen in die Vergangenheit, werden wir gar oft, 
wenn wir Einkehr halten in uns, auch zu einem Urteil über uns selber kommen 
und uns sagen: Jetzt sind wir so; und so, wie wir sind, sind wir imstande, zu 
manchem, was in unserer Vergangenheit sich abgespielt hat, durch uns selbst 
nicht «Ja» zu sagen; wir sind fähig geworden, jetzt mit manchem nicht einver-
standen zu sein, vielleicht mancher Tat der Vergangenheit uns sogar zu schä-
men. Wenn wir so unsere Gegenwart an unsere Vergangenheit anreihen, dann 
wird uns ein Gefühl von dem überschleichen, was wir so nennen können: Oh, es 
ist etwas in uns, was unendlich viel reicher, unendlich viel bedeutsamer ist als 
das, was wir durch unsern Willen, durch unser Bewußtsein, durch unsere indivi-
duellen Kräfte aus uns gemacht haben! Denn gäbe es nicht in uns etwas, was 
hinausragt über das, was wir aus uns gemacht haben, so könnten wir uns auch 
nicht selber tadeln, auch uns nicht selber erkennen. Wir müssen sagen: In uns 



13 

 

lebt etwas, was größer ist als das, was wir bisher an uns selber ausgenützt haben! 
Wenn wir ein solches Urteil in ein Gefühl verwandeln, dann werden wir hin-
schauen auf das uns Bekannte, das wir in unsern vergangenen Taten und Erleb-
nissen beobachten können; und das klar vor uns liegen kann – so klar als eben 
die Erinnerung möglich ist –, und wir werden dieses Klare, Offenliegende ver-
gleichen können mit etwas in uns, was größer ist als das Offenliegende, mit et-
was in der Seele, was sich herausarbeiten will, was uns anleitet, uns über uns 
selbst zu stellen und uns zu beurteilen auf dem Standpunkte der Gegenwart. 
Kurz, wir werden etwas in uns ahnen, was über uns selber hinausragt, wenn wir 
jenen Strom ansehen, der aus der Vergangenheit in die Seele fließt. Und diese 
Ahnung eines Größeren in uns selber ist im Grunde das erste Aufleuchten des 
inneren Gottesgefühles in der Seele; ein Gefühl davon, daß in uns selber etwas 
lebt, was größer ist als alles, was zunächst in unsere Willkür gestellt ist, und das 
bewirkt, daß das Gottesgefühl in uns erwacht, daß wir hinschauen auf etwas, 
was uns über unser engbegrenztes Ich hinausführt zu einem geistig–göttlichen 
Ich. So spricht eine in das Gefühl, in die Empfindung verwandelte Betrachtung 
der Vergangenheit.  

Wie spricht nun das, was wir das Hineinfließen des Zukunftsstromes in die 
Seele nennen können, wenn wir es in ein Gefühl, in eine Empfindung verwan-
deln?  

Das spricht noch deutlicher und noch wesentlicher zu uns. Während beim 
Zurückblicken in die Ereignisse der Vergangenheit sich unsere Empfindung und 
unser Gefühl wie ein abweisendes Urteil, wie Reue, wie Scham vielleicht gel-
tend macht, so stehen der Zukunft gegenüber von vornherein die Empfindungen 
und Gefühle da von Angst und Furcht, von Hoffnung, von Freude. Aber diesen 
Gefühlen gegenüber steht zunächst für den Menschen der Strom der Ereignisse 
noch nicht selber da; er durchschaut ihn noch nicht. Er kann hier leichter sogar 
den Begriff, die Idee in ein Gefühl verwandeln, als im ersten Falle. Denn das tut 
die Seele selber. Weil sie uns der Zukunft gegenüber nur die Gefühle der Wirk-
lichkeit gibt, so stehen unsere Gefühle und Empfindungen der Zukunft da wie 
etwas, was sich herausgebiert aus einem unbekannten Strom, von dem wir wis-
sen: er kann so oder so auf uns wirken, er kann uns das oder jenes gewähren. 
Wenn wir nun dies in die richtige Empfindung verwandeln, was aus dem dunk-
len Schoß der Zukunft mit Sicherheit uns entgegenkommt, und wenn wir fühlen, 
wie es hereinströmt in unsere Seele, und wie sich ihm entgegenstellen unsere 
Empfindungswelten, dann fühlen wir, wie unsere Seele immer von neuem sich 
entzündet an den Erlebnissen, die uns aus der Zukunft entgegenkommen. Wir 
fühlen hier erst recht, wie unsere Seele reicher, umfassender werden kann als sie 
ist; wir fühlen unsere Seele schon in der Gegenwart so, daß sie sicher in der Zu-
kunft einen unendlich reicheren und mächtigeren Inhalt umfassen wird. Wir füh-



14 

len uns schon verwandt mit dem, was uns aus der Zukunft entgegenkommt, 
müssen uns damit verwandt fühlen. Wir müssen unsere Seele gewachsen fühlen 
dem ganzen Inhalt, den ihr die Zukunft noch geben kann.  

Betrachten wir so Vergangenheit und Zukunft in dem Hereinströmen in die 
Gegenwart, dann zeigt sich uns, wie das Seelenleben über sich selber ahnend 
hinauswächst. Wir werden es daher begreiflich finden, wenn die Seele, zurück-
blickend auf die Vergangenheit, gewahr wird jenes Bedeutungsvolle, das in sie 
hineinspielt, und dem sie nicht gewachsen ist; daß sie entfalten kann eine Stim-
mung, eine Grundempfindung gegenüber dem, was sich so als Ergebnis der 
Vergangenheit zeigt. Wenn so die Seele – sei es im Urteil oder in Reue und 
Scham über sich selber – das Mächtige im Strom aus der Vergangenheit in sich 
hineinfließen fühlt, dann erzeugt sich das, was man nennen könnte die Andacht 
gegenüber dem Göttlichen, das uns aus der Vergangenheit anschaut. Und diese 
Andacht gegenüber dem Göttlichen, das uns aus der Vergangenheit anschaut, 
das wir ahnen können als etwas, was auf uns wirkt, dem wir aber mit unserm 
Bewußtsein nicht gewachsen sind, erzeugt die eine Gebetsstimmung – denn es 
gibt zwei Gebetsstimmungen –; jene Gebetsstimmung, die wir bezeichnen kön-
nen als diejenige, welche zur Gottinnigkeit führt. Denn was wird die Seele wol-
len können, wenn sie still und intim sich diesen Empfindungen und Gefühlen 
gegenüber solcher Vergangenheit hingibt? Sie wird wollen können, daß das 
Mächtigere, das sie unbenutzt gelassen hat, das sie mit ihrem Ich nicht durch-
drungen hat, in ihr gegenwärtig werde. Die Seele wird sich sagen können: Wäre 
dieses Mächtigere in mir, dann wäre ich heute eine andere; es hat in mir nicht 
gelebt, es war in mir nicht gegenwärtig. Das Göttliche, was ich ahne, war nicht 
etwas, was zu meinem Innenleben gehörte; deshalb habe ich mich nicht so ge-
macht, daß ich zu mir selber heute ganz «Ja» sagen kann. – Wenn die Seele so 
empfindet, überkommt sie jene Stimmung, durch die sie sich sagt: Wie kann ich 
in diese Seele hereinbekommen, was in allen meinen Taten und Erlebnissen 
zwar gelebt hat, was aber mir unbekannt war? Wie kann ich –hereinziehen die-
ses Unbekannte, von meinem Ich nicht Erfaßte? Wenn diese Stimmung in der 
Seele sich auslebt, sei es durch ein Gefühl, durch ein Wort oder eine Idee, dann 
haben wir das Gebet gegenüber der Vergangenheit. Dann suchen wir uns auf 
einem Wege dem Göttlichen andächtig zu nähern.  

Demjenigen, was wir charakterisieren konnten als aus dem Strome der un-
bekannten Zukunft uns das Göttliche leuchten lassend, dem gegenüber gibt es 
nun eine andere Stimmung. Und wenn wir sie vergleichen wollen mit der eben 
charakterisierten, dann fragen wir uns noch einmal: Was führt uns zur Gebets-
stimmung gegenüber der Vergangenheit? Daß wir unvollkommen geblieben 
sind, trotzdem wir ahnen können, daß ein Göttliches in uns hineinleuchtet; daß 
wir nicht alle Fähigkeiten, nicht alle Kräfte entwickelt haben, die aus diesem 



15 

 

Göttlichen fließen können; unsere Mängel, was uns geringer macht, als das 
Göttliche ist, das in uns hineinleuchtet: das führt uns zur Gebetsstimmung ge-
genüber der Vergangenheit. Was macht uns aus der Zukunft herein in einer ähn-
lichen Weise mangelhaft? Was hemmt aus der Zukunft unsere Entwickelung, 
unseren Aufstieg zum Geistigen?  

Da brauchen wir nur daran zu denken, daß gerade jene Gefühle und Emp-
findungen, die wir schon nennen konnten, fressen an unserem Seelenleben: 
Angst und Furcht vor dem Unbekannten der Zukunft. Gibt es aber etwas, was in 
die Seele sich ergießen kann als Kraft der Sicherheit gegenüber dem Zukünfti-
gen? –Ja, das gibt es. Richtig wird es aber in der Seele nur wirken, wenn es als 
Gebetsstimmung auftritt. Und das ist das, was man nennen kann das Ergeben-
heitsgefühl gegenüber dem, was aus dem dunklen Schoß der Zukunft in unsere 
Seele eintritt. Mißverstehen wir uns auf diesem Gebiete nicht. Es wird hier nicht 
etwa dem ein Loblied gesprochen, was man von da und dorther als Ergebenheit 
bezeichnen kann, sondern es wird eine ganz bestimmte Art von Ergebenheit cha-
rakterisiert: Ergebenheit gegenüber dem, was uns die Zukunft bringen kann. 
Wer ängstlich und furchtsam hinblickt auf das, was ihm die Zukunft bringen 
kann, der hindert seine Entwickelung, hemmt die freie Entfaltung seiner Seelen-
kräfte. Nichts ist eigentlich dieser freien Entfaltung der Seelenkräfte so hinder-
lich als die Furcht und Angst vor dem Unbekannten, das aus dem Strome der 
Zukunft in die Seele hereintritt. Was die Ergebenheit gegenüber der Zukunft 
bringen kann, darüber kann eigentlich nur die Erfahrung urteilen. Was ist Erge-
benheit gegenüber den Zukunftsereignissen?  

In ihrer idealen Gestalt wäre diese Ergebenheit jene Seelenstimmung, die 
sich immer sagen könnte: Was auch kommt, was mir auch die nächste Stunde, 
der nächste Morgen bringen mag, ich kann es zunächst, wenn es mir ganz unbe-
kannt ist, durch keine Furcht und Angst ändern. Ich erwarte es mit vollkom-
menster innerer Seelenruhe, mit vollkommener Meeresstille des Gemütes! Jene 
Erfahrung, die sich aus einem solchen Ergebenheitsgefühl gegenüber den Zu-
kunftsereignissen ergibt, geht dahin, daß derjenige, der so gelassen, mit voll-
ständiger Meeresstille des Gemütes der Zukunft entgegenleben kann und den-
noch seine Energie, seine Tatkraft in keiner Weise darunter leiden läßt, die Kräf-
te seiner Seele in der intensivsten Weise, in der freiesten Art zu entfalten ver-
mag. Es ist, wie wenn gleichsam Hemmnis nach Hemmnis von der Seele fiele, 
wenn sie immer mehr und mehr jene Stimmung überkommt, die jetzt als «Erge-
benheit» charakterisiert worden ist gegenüber den aus der Zukunft uns zuströ-
menden Ereignissen.  

Dieses Ergebenheitsgefühl kann sich die Seele nicht auf einen Machtspruch 
geben, nicht durch eine aus dem Nichts hervorgeholte Willkür. Dieses Ergeben-
heitsgefühl ist das Resultat dessen, was man die andere Gebetsstimmung nennen 



16 

kann, jene Gebetsstimmung, welche sich richtet an die Zukunft und ihren von 
Weisheit durchdrungenen Lauf der Ereignisse. Hingabe an das, was man göttli-
che Weisheit in den Ereignissen nennt; hervorrufen in sich selber immer wieder 
den Gedanken, die Empfindung, den Impuls des Gemütslebens, daß das, was da 
kommen werde, sein muß, und daß es nach irgendeiner Richtung seine guten 
Wirkungen haben müsse: das Hervorrufen dieser Stimmung in der Seele und das 
Ausleben dieser Stimmung in Worten, in Empfindungen, in Ideen, das ist die 
zweite Art der Gebetsstimmung, die Stimmung des Ergebenheitsgebetes. 

Aus diesen Stimmungen der Seele müssen hervorgeholt werden die Impulse 
zu dem, was man Gebet nennt. Denn in der Seele selber sind die Antriebe gege-
ben, und im Grunde kommt Gebetsstimmung in eine jede Seele, die sich nur ein 
wenig erhebt über die unmittelbare Gegenwart. Gebetsstimmung, könnte man 
sagen, ist das Hinaufblicken der Seele aus dem zeitlich vorübergehenden Ge-
genwärtigen in das Ewige, das Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft um-
schließt. Aus dem Grunde, weil für den Menschen dieses Hinausblicken und 
Hinausleben aus dem Augenblick der Gegenwart so notwendig ist, läßt Goethe 
seinen Faust das große, bedeutsame Wort zu Mephistopheles sprechen: 

Werd' ich zum Augenblicke sagen: 
Verweile doch! du bist so schön! 

das heißt: könnte ich mich je mit einem Leben im bloßen Augenblicke be-
gnügen – 

Dann magst du mich in Fesseln schlagen, 
Dann will ich gern zu Grunde gehn! 

Man könnte also auch sagen: Es ist Gebetsstimmung, die sich Faust erfleht, 
um aus den Fesseln des Gesellen, des Mephistopheles, herauszukommen. 

Gebetsstimmung führt uns also auf der einen Seite zur Betrachtung unseres 
engbegrenzten Ich, das aus der Vergangenheit herauf in die Gegenwart gearbei-
tet hat, und das, wenn wir es ansehen, uns klar zeigt, wie unendlich mehr in uns 
ist, als wir benutzt haben; und auf der andern Seite führt uns diese Betrachtung 
in die Zukunft und zeigt uns, wie aus dem unbekannten Schoß der Zukunft un-
endlich viel mehr in das Ich hineinfließen kann, als dieses Ich bereits in der Ge-
genwart erfaßt hat. In eine dieser zwei Stimmungen hinein ist jede Gebetsstim-
mung zu bringen. Wenn wir so die Stimmung des Gebets erfassen und das Gebet 
als einen Ausdruck dieser Stimmung, dann werden wir in dem Gebete selber 
jene Kraft finden, die uns über uns selbst hinausführt. Denn was ist denn das 
Gebet anders, wenn es so in uns auftritt, als das Aufleuchten jener Kraft in uns, 
die hinaus will über das, was unser Ich in einem Augenblicke war! Und wenn 
das Ich nur erfaßt wird von diesem seinem Hinausstreben, dann lebt schon in 



17 

 

ihm jene Kraft, die Entwickelungskraft ist. Wenn wir aus der Vergangenheit ler-
nen: Wir haben mehr in uns, als wir benutzt haben! – da ist unser Gebet ein Auf-
schreien zu dem Göttlichen: es möge da sein, es möge uns erfüllen mit seiner 
Gegenwart! Wenn wir zu dieser Erkenntnis gefühls- und empfindungsmäßig ge-
kommen sind, dann ist das Gebet Ursache der Weiterentwickelung in uns. Und 
wir können das Gebet dann zählen zu den Entwickelungskräften unseres eigenen 
Ich. 

Ebenso können wir es halten mit der Gebets Stimmung gegenüber der Zu-
kunft, wenn wir in Furcht und Angst dem gegenüber leben, was die Zukunft uns 
bringen kann. Denn da fehlt uns jene Ergebenheit, die aus dem Gebete strömt, 
das wir entgegensenden unseren Geschicken, die uns aus der Zukunft entgegen-
eilen, und von denen wir sagten: Sie sind aus der Weisheit der Welt über uns 
verhängt. Die Hingabe an diese Ergebenheitsstimmung wirkt anders, als wenn 
wir Furcht und Angst dem entgegensenden, was uns entgegenkommen soll. 
Durch Angst und Furcht wird unsere Entwickelung gehemmt; wir weisen durch 
die Wellen der Furcht und der Angst das zurück, was in unsere Seele aus der 
Zukunft herein will. Aber wir nähern uns ihm in befruchtender Hoffnung, so daß 
es in uns hineinkommen kann, wenn wir ihm in Ergebenheit entgegenleben. So 
ist diese Ergebenheit, die uns scheinbar klein macht, eine starke Kraft, die uns 
der Zukunft entgegenträgt, so daß die Zukunft den Inhalt der Seele bereichert 
und unsere Entwickelung auf eine immer neue Stufe bringt.  

Da haben wir das Gebet erfaßt, wie es eine wirkende Kraft in uns selber ist. 
Daher sehen wir in dem Gebet eine Ursache in uns, die unmittelbare Wirkungen 
nach sich zieht, nämlich die Vergrößerung und Entwickelung unseres Ich. Wir 
brauchen dann gar nicht besondere äußere Wirkungen abzuwarten; sondern wir 
sind uns klar: Wir haben mit dem Gebete selber etwas in unsere Seele gesenkt, 
das wir erleuchtende und erwärmende Kraft nennen können. Erleuchtende Kraft, 
weil wir die Seele frei machen gegenüber dem, was uns aus der Zukunft entge-
geneilt, und sie geeignet machen, das aufzunehmen, was uns aus dem dunklen 
Schoß der Zukunft werden kann; erwärmend wirken wir auf die Seele, weil wir 
sagen können: Zwar haben wir in der Vergangenheit versäumt, völlig das Göttli-
che in unserem Ich zur Entfaltung zu bringen; jetzt aber haben wir uns in unse-
ren Empfindungen und Gefühlen mit ihm durchdrungen, und es kann wirken in 
uns. Die Gebetsstimmung, die uns aus dem Gefühl für die Vergangenheit 
kommt, erzeugt jene innere Seelenwärme, von der alle diejenigen zu erzählen 
wissen, welche das Gebet in seiner Wahrheit zu empfinden vermögen. Und die 
erleuchtende Wirkung zeigt sich bei denen, die das Ergebenheitsgefühl des Ge-
betes kennen. 

Wenn wir so das Wesen des Gebetes betrachten, werden wir uns nicht wun-
dern, daß gerade die großen Mystiker in der Hingabe an das Gebet die beste 



18 

Vorschule fanden für das, was sie in der mystischen Versenkung dann suchten. 
Sie leiteten sozusagen die Stimmung ihrer Seele durch das Gebet vorher hin zu 
jenem Punkt, wo sie dann fähig wurden, das charakterisierte «Fünklein» auf-
leuchten zu lassen. Gerade durch die Vergangenheitsbetrachtung kann uns er-
klärlich erscheinen jene tiefe Innigkeit, jene wunderbare Intimität des Seelenle-
bens, die den Menschen beim wahren Gebet überkommen kann. Es ist doch das 
Erleben, das Erfahren in der Außenwelt, was uns uns selber entfremdet, auch 
ganz genau das gleiche, das in der Vergangenheit das in uns Mächtigere – unser 
bewußtes Ich – nicht hat aufkommen lassen. Wir waren hingegeben den äußeren 
Eindrücken, wir gingen auf in dem Mannigfaltigen des äußeren Lebens, was uns 
zerstreut und uns nicht zur Sammlung kommen läßt. Das ist aber dasselbe, was 
die mächtigere, stärkere Gotteskraft in uns nicht zur Entfaltung kommen ließ. 
Jetzt aber, wo wir dies in einer solchen Stimmung der Gottinnigkeit in uns ent-
falten, fühlen wir uns in uns selber nicht hingegeben an die zerstreuenden Wir-
kungen der Außenwelt. Das ist es, was uns mit jener unsäglichen, wunderbaren 
Wärme des In-sich-Seins erfüllt wie mit einer inneren Seligkeit, was wirkliche 
innere Gottdurchwärmung genannt werden kann. Und wie die Wärme im Kos-
mos es ist, welche bei den höheren Wesen als Innenwärme physisch auftritt, und 
dadurch aus den niederen Wesen, welche die gleiche Wärme haben wie die Um-
gebung, die höheren Wesen erst gestaltet; wie diese physische Wärme das We-
sen materiell in sich verinnerlicht, so ist es die durch das Gebet erzeugte See-
lenwärme, die aus einem Seelenwesen, das sich in der Außenwelt verliert, ein 
solches macht, das sich in sich selber zusammenschließt. Wir erwarmen in dem 
Gottgefühl in uns im Gebet; wir erwarmen nicht nur, wir finden uns intim in uns 
selber. 

Wenn wir dann auf der anderen Seite an die Dinge der Außenwelt herantre-
ten, so erscheinen sie uns im Grunde genommen immer mit dem durchmischt, 
was man nennen kann «dunkler Schoß des Zukünftigen». Denn wer genauer die 
Dinge betrachtet, muß sich sagen: In allem, dem er entgegengeht in der Außen-
welt, ist immer ein Zukünftiges. Überall sozusagen stößt uns etwas zurück, 
wenn wir Furcht und Angst vor dem haben können, was uns treffen kann. Wie 
ein dichter Schleier steht die Außenwelt vor uns. Wenn wir aber das Ergeben-
heitsgefühl, die Gebetsstimmung entwickeln gegenüber dem, was aus dem 
dunklen Schoß der Zukunft uns entgegentritt, dann können wir erfahren, wie wir 
allen Wesen der Außenwelt gegenübertreten können mit dem Gefühl derselben 
Sicherheit und Hoffnung, das uns aus dem Ergebenheitsgefühl strömt. Wir kön-
nen uns dann allen Dingen gegenüber sagen: Weisheit der Welt ist es, die uns 
entgegenleuchten wird! Während uns sonst aus allem, dem wir gegenübertreten, 
Finsternis anstarrt, und die Finsternis in die Empfindung hinein tritt, werden wir 
jetzt sehen, wie durch das Ergebenheitsgefühl in uns die Empfindung ersteht, 



19 

 

daß im Grunde genommen nur durch das, was wir in der Seele als das Höchste 
ersehnen und begehren können, weisheitsvoller Gehalt der Welt uns aus allem 
entgegenleuchten wird. – So können wir sagen: Es ist die Hoffnung auf Erleuch-
tung aus der ganzen Umwelt, die uns wird aus der Ergebenheitsstimmung des 
Gebetes. Und wie die Finsternis uns in uns selber zusammenschließt, wie die 
Finsternis uns Verlassenheit und Enge schon im Physischen zeigt, wenn wir in 
Nachtesdunkel irgendwo stehen und Schwarzes um uns herum sich ausbreitet, 
so fühlen wir, wenn der Morgen kommt und das Licht uns entgegentritt, uns aus 
uns selber herausversetzt; aber nicht so, daß wir uns verlieren würden, sondern 
so, wie wenn wir unserer Seele bestes Wollen, unserer Seele bestes Sehnen jetzt 
in die Außenwelt hineintragen könnten. So fühlen wir jenes Hingegebensein an 
die Welt, das uns uns selber entfremdet, überwunden durch die Gebetswärme, 
die uns mit uns selber zusammenschließt. Und wenn wir die Gebetswärme in 
sich zur Entfaltung bringen bis zum Ergebenheitsgefühl, welches das Gebet 
durchströmen kann, dann entzündet sich die Gebetswärme zum Gebetslicht. Wir 
treten jetzt neuerdings aus uns heraus und wissen: Wenn wir jetzt mit der Au-
ßenwelt uns vereinigen und die Blicke richten auf alles, was in der Umwelt ist, 
dann fühlen wir uns nicht zerstreut und uns selber entfremdet in ihr; sondern 
dann fühlen wir, wie das, was unserer Seele Bestes ist, aus der Seele heraus-
fließt, und fühlen uns vereint mit dem, was uns aus der Umwelt heraus entge-
genleuchtet. 

Diese beiden Gebetsströmungen lassen sich bildlich noch besser zum Aus-
druck bringen als in Begriffen, so zum Beispiel wenn wir uns daran erinnern, 
was im Alten Testament von Jakob erzählt wird als jener mächtige, die Seele 
durchwühlende Kampf des Jakob in der Nacht. Er erscheint uns so, wie wenn 
wir selber hingegeben sind der Mannigfaltigkeit der Welt, an die unsere Seele 
sich zunächst verliert, und die sie nicht zu sich selber kommen läßt. Wenn das 
Streben sich in sich zu finden dann doch erwacht, dann kommt der Kampf unse-
res höheren Ich gegenüber dem niederen Ich; dann wogen die Stimmungen auf 
und ab; dann aber arbeiten wir uns durch gerade durch jene Gebetsstimmung, 
und es kommt zuletzt jener Augenblick, der uns gezeigt wird in der Erzählung 
bei Jakob dadurch, daß sich der innere nächtliche Kampf seiner Seele ausgleicht, 
erhellt und harmonisch wird, als ihm die Morgensonne entgegenleuchtet. So 
wirkt in der Tat das wahre Gebet in der menschlichen Seele.  

Wenn wir so das Gebet betrachten, ist es frei von jeglichem Aberglauben. 
Denn dann ist es das, was unserer Seele allerbestes Teil zur Entfaltung, was un-
mittelbar in unsere Seele eine Kraft bringt. So angesehen ist das Gebet die Vor-
stufe der mystischen Versenkung, wie die mystische Versenkung selber die Vor-
stufe ist alles dessen, was wir Geistesforschung nennen können. Und es wird uns 
auch schon aus der Charakteristik des Gebetes erklärlich erscheinen, was öfter 



20 

hier erwähnt worden ist: daß wir im Grunde genommen eigentlich Irrtum über 
Irrtum auf unsere Seele laden, wenn wir glauben, wir könnten das Göttliche, 
sozusagen den Gott, mystisch nur in uns selber finden. Diesen Fehler haben al-
lerdings Mystiker und auch sonst christlich gesinnte Leute des Mittelalters viel-
fach gemacht. Sie haben ihn gemacht, weil die Gebetsstimmung gerade während 
der Zeiten des Mittelalters anfing sich zu durchtränken mit Egoismus; mit jenem 
Egoismus, durch den die Seele sich sagt: Ich will vollkommener und immer 
vollkommener werden und an nichts anderes denken als an dieses immer voll-
kommener Werden. Im Grunde genommen ist es nur ein Nachklang jener egois-
tischen Sehnsucht nach bloßer innerer Vollkommenheit, wenn eine verkehrte 
theosophische Strömung heute davon spricht, daß der Mensch, wenn er nur ab-
sehe von allem Äußeren, den Gott in der eigenen Seele finden könne. 

Wir haben ja gesehen, daß es zwei Gebetsströmungen gibt: die eine führt zur 
Erwärmung unseres Inneren, die andere führt im Ergebenheitsgefühl wiederum 
hinaus in die Welt und führt gerade zur Erleuchtung und zur wahren Erkenntnis. 
Wer so die Gebetsstimmung betrachtet, wird bald sehen, daß diejenige Erkennt-
nis, die wir uns mit den gewöhnlichen Mitteln des Verstandes erarbeiten, un-
fruchtbar ist in gewisser Beziehung gegenüber einer anderen Erkenntnis. Wer 
Gebetsstimmung kennt, der kennt jene Zurückgezogenheit der Seele in sich sel-
ber, wo sie sich aus der Mannigfaltigkeit der Welt, die sie zerstreut, herauslöst, 
wo sie sich in sich selber sammelt und in sich selber das erlebt, was man nennen 
kann: völliges In-sich-geschlossen-Sein und Bei-sich-Sein, sich erinnernd an 
das, was erhaben ist über den Augenblick, was aus Vergangenheit und Zukunft 
hereinragt in die Seele. Wer diese Stimmung kennt, wo windstill, sinnenstill un-
sere ganze Umgebung wird, wo nur die schönsten Gedanken und Empfindun-
gen, deren wir fähig sind, die Seele im Innern zusammenhalten, wo vielleicht 
auch diese zuletzt schwinden und nur eine Grundempfindung in der Seele lebt, 
die nach zwei Seiten hinweist: nach dem Gotte, der sich aus der Vergangenheit, 
nach dem Gotte, der sich aus der Zukunft ankündigt – wer diese Stimmungen 
kennt und mit ihnen zu leben weiß, der weiß auch, daß es für die Seele solche 
großen Momente gibt, wo sie sich sagt: Ich habe jetzt einmal abgesehen von 
dem, was ich bewußt durch mein Denken zustande bringen kann an Gescheit-
heit, habe abgesehen von dem, was ich zustande bringen kann durch meine 
Empfindungen, habe abgesehen von jenen Idealen, welche ich fassen kann durch 
mein Wollen, zu dem ich bisher erzogen worden bin; ich habe alles aus meiner 
Seele herausgefegt. Ich war hingegeben meinen höchsten Gedanken und Emp-
findungen; ich habe auch diese aus meiner Seele gefegt und nur die eben charak-
terisierte Grundempfindung leben lassen. Wer solche Empfindungen kennt, der 
weiß: Wie uns die Wunder der Natur entgegentreten, wenn wir das reine Auge 
auf die Natur richten, so leuchten hinein in unsere Seele neue Empfindungen, 



21 

 

die wir bisher nicht gewahr werden konnten. Willensimpulse und Ideale sprie-
ßen auf in der Seele, welche uns bisher fremd waren, so daß die fruchtbarsten 
Momente in dieser Grundstimmung erwachen.  

So kann uns das Gebet im besten Sinne des Wortes eine Weisheit geben, zu 
der wir im gegebenen Augenblick noch nicht fähig sind; es kann uns die Mög-
lichkeit geben zu einem Fühlen und Empfinden, das wir uns bisher noch nicht 
anerziehen konnten. Und wenn das Gebet unsere Selbsterziehung weiter führt, 
kann es uns eine Stärke des Wollens geben, zu der wir uns bisher nicht haben 
aufschwingen können. Wenn wir allerdings eine solche Gebetsstimmung haben 
wollen, dann müssen es die größten Gedanken sein, die herrlichsten Empfindun-
gen und Impulse, deren wir fähig sein können, die in der Seele aufleben, damit 
sie eine solche Stimmung aus ihr herausholen. Und da kann ja immer wieder nur 
hingewiesen werden auf diejenigen Gebete, die seit uralten Zeiten oder in den 
feierlichsten Momenten der Menschheit gegeben worden sind. 

In meiner kleinen Schrift «Das Vaterunser» finden Sie eine Darstellung des 
Inhaltes, aus dem sich zeigt, daß allerdings in die «sieben Bitten» eingeschlos-
sen ist alle Weisheit der Welt. Mögen Sie immerhin denken: In diesem Büchlein 
wird von dem Vaterunser gesagt, daß nur derjenige die «sieben Bitten» dieses 
Gebetes verstehen kann, der die tieferen Quellen des Weltalls kennt; der naive 
Mensch aber, der das Vaterunser betet, kann doch nicht diese Tiefen ergründen! 
Das ist aber auch nicht notwendig. Damit das Vaterunser hat zustande kommen 
können, war notwendig, daß aus einer umfassenden Weisheit der Welt in Worte 
geprägt worden ist, was man «tiefste Welten- und Menschheitsgeheimnisse» 
nennen kann. Weil dies aber nun im Vaterunser enthalten ist, deshalb wirkt es in 
den Worten des Vaterunsers, auch wenn man noch lange nicht die Tiefen dieses 
Gebetes versteht. Das ist aber gerade das Geheimnis eines wahren Gebetes, daß 
es hervorgeholt sein muß aus der Weltenweisheit. Und weil es daraus hervorge-
holt ist, deshalb wirkt es, trotzdem wir es noch nicht verstehen. Wir können es 
verstehen, wenn wir zu den höheren Stufen hinaufsteigen, zu denen Gebet und 
Mystik vorbereiten. Das Gebet bereitet uns für die Mystik, die Mystik für die 
Meditation, Konzentration vor, und von da werden wir hingewiesen zu dem ei-
gentlichen Arbeiten für die Geistesforschung. 

Es ist kein Einwand, wenn man sagt, man müsse doch dasjenige verstehen, 
was man betet, wenn das Gebet die richtige Wirkung haben soll. Das ist einfach 
nicht richtig. Wer versteht die Weisheit einer Blume, wenn er sich doch an einer 
Blume erfreuen kann? Man braucht die Weisheit der Blume nicht zu durchdrin-
gen, und dennoch kann sich Freude in die Seele ergießen, wenn man die Blume 
anschaut. Daß die Blume da ist, dazu war die Weisheit notwendig; daß wir uns 
an der Blume erfreuen, dazu ist zunächst die Weisheit nicht notwendig. Daß ein 
Gebet zustande kommen kann, dazu ist die Weisheit der Welt notwendig; daß 



22 

aber das Gebet, wenn es da ist, die charakterisierte Wärme und das charakteri-
sierte Licht in die Seele gießt, dazu ist ebensowenig die Weisheit notwendig, 
wie sie notwendig ist, daß uns die Blume erfreuen kann. Aber etwas, was nicht 
durch die Weisheit der Welt zustande gekommen ist, könnte auch nicht jene 
Kraft haben. Schon an der Art, wie das Gebet wirkt, zeigt sich uns, welche Tiefe 
das Gebet hat. 

Wenn die Seele wirklich sich entwickeln soll unter dem Einfluß eines sol-
chen in ihr Lebenden, so kann immer wieder darauf hingewiesen werden, wie an 
einem wahren Gebet ein jeder Mensch, auf welcher Stufe der Entwickelung und 
der Erziehung er auch steht, etwas haben kann. Der Naivste, der vielleicht nichts 
weiter weiß als das Gebet selber, kann das Gebet auf die Seele wirken lassen. 
Das Gebet selber wird es sein, das Wirkungskräfte hervorrufen kann, welche ihn 
immer höher und höher bringen. Aber man ist nie fertig mit einem Gebet, wie 
hoch man auch steht; denn es kann immer noch die Seele um eine Stufe höher 
bringen, als sie schon ist. Und das Vaterunser ist ein Gebet, das nicht nur gebetet 
werden kann, sondern das auch mystische Stimmung hervorrufen kann, und das 
auch der Gegenstand sein kann der höheren Meditation und Konzentration. Das 
könnte noch von manchen Gebeten gesagt werden. Aber allerdings ist aus dem 
Mittelalter etwas heraufgezogen, was das Gebet und die Gebetsstimmung heute 
etwas unrein machen kann, und was man nur mit dem Worte «Egoismus» be-
zeichnen kann. 

Wenn man durch das Gebet nur in sich selber hineinkommen will, sich nur 
in seinem Innern vervollkommnen will – wie das auch mancher mittelalterliche 
Christ nur wollte, vielleicht auch heute noch will –, wenn man nicht auch durch 
die Erleuchtung den Blick wieder in die Welt, nach außen, senden will, dann 
stellt sich das Gebet dar als etwas, was zu gleicher Zeit den Menschen dazu 
bringt, sich von der Welt abzusondern, weltenfremd und weltenfern zu sein. Das 
war bei vielen Menschen der Fall, die das Gebet im Sinne von falscher Askese 
und Einsiedelei benutzten. Solche Menschen wollten nicht nur vollkommen sein 
im Sinne der Rose, die sich schmückt, um den Garten schön zu machen, sondern 
sie wollten noch vollkommen sein wegen ihres eigenen Selbstes, um in der See-
le die eigene Seligkeit zu finden. Wer in der Seele den Gott sucht und nicht wie-
der mit diesen gefundenen Kräften hinausgehen will in die Welt, der wird dann 
schon finden, daß sich solches Beginnen in gewisser Weise rächt. Und Sie kön-
nen finden in mancherlei Schriften, deren Verfasser nur die eine Gebetsstim-
mung kennen, die zur innerlichen Erwärmung führt – selbst bis zu jener Schrift 
des Michael de Molinos hin –, ganz sonderbare Beschreibungen von allerlei 
Leidenschaften und Trieben, Versuchungen, Anfechtungen und wilden Gelüs-
ten, welche die Seele gerade dann erlebt, wenn sie durch innerliches Gebet, 
durch völliges Hingegebensein an das, was sie für ihren Gott hält, die Vollkom-



23 

 

menheit sucht. Das ist nichts anderem zuzuschreiben als dem Umstande, daß der 
Mensch erfahren muß, wenn er einseitig den Gott sucht, einseitig sich der geisti-
gen Welt nähern will, nur die Gebetsstimmung entfalten will, die zur innerlichen 
Durchwärmung führt, und nicht auch die andere, die zur Durchleuchtung führt, 
daß dann die andere Seite sich rächt. Wenn ich nur mit Reue und Schamgefühl 
in die Vergangenheit blicke und sage: Es ist etwas Mächtiges in mir, das ich in 
meinen bisherigen Erlebnissen nicht ausgeprägt habe, von dem ich mich aber 
jetzt erfüllen lassen will, damit ich vollkommen werde, dann tritt allerdings die-
se Stimmung nach dem Vollkommenen hin in gewisser Weise auf. Aber das an-
dere, das Unvollkommene, das in der Seele sitzt, das macht sich als eine Gegen-
kraft geltend, stürmt um so wuchtiger hervor und zeigt sich als Versuchung und 
Leidenschaft. In dem Augenblicke, wo sich die Seele ernstlich gefunden hat in 
innerlicher Durchwärmung und Gottinnigkeit, und den Gott wiederum in allen 
Werken, wo er sich offenbart, sucht, wo sie nach Erleuchtung strebt: da wird sie 
finden, daß sie schon herauskommt aus sich selber und sich entfernt von dem 
engen, egoistischen Ich, und daß Heilung, Sänftigung der inneren Leidenschaf-
ten und Stürme eintritt. Deshalb ist es so schlimm, wenn in der Gebetsstim-
mung, in der mystischen Versenkung oder Meditation sich ein Egoistisches 
beimischt. Wenn wir den Gott finden wollen und ihn dann nur in unserer Seele 
halten wollen, dann zeigt sich, daß unser Egoismus ungesund ist, daß er sich 
hinauf erhalten hat bis in die höchsten Bestrebungen unserer Seele; und dann 
rächt sich diese egoistische Stimmung. Nur dann können wir geheilt werden, 
wenn wir, nachdem wir den Gott in uns gefunden haben, dasjenige, was wir nun 
in uns haben, selbstlos über die Welt ausgießen in unseren Gedanken, Empfin-
dungen, in unserem Willen und in unseren Taten. 

Man hört heute so oft – und es kann nicht genug davor gewarnt werden –, 
insbesondere auf dem Gebiete einer falsch verstandenen Theosophie: Du kannst 
das Göttliche nicht in der Außenwelt finden; der Gott lebt in dir selber! Gehe 
nur recht in dich selber hinein, dann wirst du den Gott in dir finden. – Ich habe 
sogar einmal jemanden sagen hören, der es liebte, seinen Zuhörern in der Art zu 
schmeicheln, daß er sie aufmerksam machte auf den Gott in der eigenen Seele: 
Ihr braucht gar nichts zu lernen und zu erfahren über die großen Geheimnisse 
des Weltalls; ihr braucht nur in euch hineinzuschauen, da findet ihr den Gott in 
euch selber! 

Dagegen muß gehalten werden etwas anderes, was erst zur Wahrheit führen 
kann. Ein mittelalterlicher Denker hat gegenüber dieser Stimmung, die richtig 
ist, wenn sie in ihren Grenzen gehalten wird, das richtige Wort gefunden. Wol-
len wir uns doch einmal darüber klar sein: Nicht jene Dinge sind die schädlichs-
ten, die unwahr sind, denn das Unwahre wird sich der menschlichen Seele sehr 
bald als unwahr zeigen. Das Schlimmste sind die Dinge, die unter gewissen Vo-



24 

raussetzungen wahr sind, und die, wenn sie unter falschen Voraussetzungen an-
gewendet werden, etwas durchaus Falsches darstellen. Es ist in gewisser Weise 
wahr, daß man den Gott in sich selber suchen muß; und weil es wahr ist, wirkt 
es um so schlimmer, wenn es nicht in gewissen Grenzen gehalten wird, in denen 
man es halten muß. 

Ein mittelalterlicher Denker hat gesagt: Wer würde denn ein Werkzeug, das 
er benutzen will, überall draußen in der Welt suchen, wenn er ganz genau weiß, 
daß es in seinem Hause liegt? Er wäre ein Tor, wenn er das täte. Ein ebensolcher 
Tor aber ist der, der ein Werkzeug zur Gotterkenntnis überall in der Welt drau-
ßen suchte, wenn es doch im Hause, in der eigenen Seele ist. Aber wohl ge-
merkt, es ist gesagt: das Werkzeug! Nicht den Gott selber suche man in der ei-
genen Seele. Der Gott wird mittels des Werkzeuges gesucht, und das Werkzeug 
wird man nirgends draußen finden. Das muß man in der Seele suchen – durch 
wahres Gebet, durch echte mystische Versenkung, durch Meditation und Kon-
zentration auf den verschiedenen Stufen – und mit diesem Werkzeug herantreten 
an die Reiche der Welt: Man wird den Gott überall finden; denn er offenbart 
sich, wenn man das Werkzeug hat, um ihn zu finden, in allen Reichen der Welt 
und auf allen Daseins stufen. So müssen wir das Gotteswerkzeug in uns selber 
suchen, dann werden wir überall den Gott finden. 

Solche Betrachtungen wie diese über «das Wesen des Gebetes» sind heute 
nicht beliebt. Heute hört man etwa: Nun, was sollte denn das Gebet an dem Lauf 
der Welt ändern können, wenn wir um dieses oder jenes bitten? Der Gang der 
Welt geht doch nach notwendigen Gesetzen, die wir nicht ändern können! – Wer 
wirklich eine Kraft erkennen will, muß sie da suchen, wo sie ist. Wir haben heu-
te die Kraft des Gebetes in der menschlichen Seele gesucht und haben gefunden, 
daß sie etwas ist, was die Seele vorwärts bringt. Und wer da weiß, daß in der 
Welt der Geist es ist, der wirkt – nicht der phantastische, abstrakte, sondern der 
konkrete Geist –, und daß die menschliche Seele dem Reich des Geistes ange-
hört, der wird auch wissen, daß nicht nur materielle Kräfte in der Welt nach äu-
ßerlich notwendigen Gesetzen wirken, sondern daß alles, was geistige Wesen-
heiten sind, in der Welt auch dann wirkt, wenn die Wirkungen dieser Kräfte und 
Wesenheiten für das äußere Auge und für die äußere Wissenschaft nicht sichtbar 
sind. Stärken wir also das geistige Leben durch das Gebet, dann brauchen wir 
die Wirkungen nur abzuwarten. Sie werden sich einstellen. Aber es wird erst der 
die Wirkungen des Gebetes in der äußeren Welt suchen, der zunächst selber die 
Kraft des Gebetes als Realität erkannt hat. 

Wer das erkannt hat, der möge einmal folgendes Experiment machen. Er 
möge, nachdem er zehn Jahre seines Lebens die Kraft des Gebetes verachtet hat, 
auf dieses zehnjährige, ohne Gebet verlaufene Leben zurückblicken; und möge 
zurückblicken auf einen zweiten Abschnitt, der auch schon vergangen ist, der 



25 

 

wieder zehn Jahre dauerte, in welchem er die Kraft des Gebetes erkannt hat, und 
er möge beide Jahrzehnte vergleichen: er wird sehen, wie sich der Verlauf seines 
Lebens geändert hat unter dem Einfluß jener Kraft, die er mit dem Gebet in die 
Seele ergossen hat. Kräfte zeigen sich in ihren Wirkungen. Es ist leicht, Kräfte 
zu leugnen, wenn man ihre Wirkungen gar nicht hervorruft. Wie sollte der ein 
Recht haben, die Kraft des Gebetes zu leugnen, der gar nicht versucht hat, das 
Gebet in sich wirksam werden zu lassen! Oder glaubt man, daß derjenige die 
Lichtkraft kennt, der sie niemals entwickelte oder sich niemals ihr genaht hat? 
Eine Kraft, die in der Seele und durch die Seele wirken soll, lernt man nur er-
kennen in ihrem Gebrauch. 

Auf weitere Wirkungen des Gebetes einzugehen – das lassen Sie mich nur 
durchaus gestehen –, dazu ist die Gegenwart, wenn man sich auch noch so vor-
urteilslos in sie hineinstellt, noch gar nicht die rechte Zeit. Denn zum Begreifen 
dessen, daß ein Gemeindegebet, das heißt, das Zusammenfließen jener Kräfte, 
die aus einer betenden Gemeinde sich ergeben, erhöhte Geisteskraft und damit 
erhöhte Kraft der Wirklichkeit hat, um das zu begreifen, sind die Elemente in 
unserem Zeitverständnis noch nicht herbeigetragen. Daher begnügen wir uns mit 
dem, was heute als das innere Wesen des Gebetes vor unsere Seele getreten ist. 
Es genügt auch. Denn wer einiges Verständnis dafür hat, wird allerdings hinaus-
kommen über manches, was heute als Einwand gegen das Gebet so leicht erho-
ben wird. 

Wie sind doch diese Einwände? Sie gehen auf mancherlei. So wird man zum 
Beispiel sagen: Man vergleiche einmal einen tätigen Menschen der Gegenwart, 
der seine Kraft dazu verwendet, seinen Mitmenschen in jedem Augenblick zu 
nützen, mit einem Menschen, der sich still in sich zurückzieht und die Kräfte 
seiner Seele im Gebet verarbeitet: müßig wird man ihn vielleicht nennen gegen-
über dem Tätigen! – Verzeihen Sie, wenn ich aus einem gewissen Gefühl für 
geisteswissenschaftliche Erkenntnis sage, daß es auch noch einen anderen 
Standpunkt gibt. Ich möchte ihn grotesk aussprechen, aber er ist nicht unbe-
gründet. Allerdings wird der, der heute die Zusammenhänge im Leben kennt, 
behaupten, daß mancher, der heute einen Leitartikel in dieser oder jener Zeitung 
schreibt, seinen Mitmenschen besser diente, wenn er betete und an der Vervoll-
kommnung seiner Seele arbeitete, so grotesk das auch klingt. Man möchte her-
beisehnen die Menschen, die sich heute davon überzeugen könnten, daß es ge-
scheiter wäre, wenn sie beteten, statt daß sie Artikel schreiben. Es ließe sich das 
noch auf manche gerade moderne Beschäftigung des geistigen Lebens anwen-
den. 

Aber auch zum Verständnis des ganzen Menschenlebens ist das Verständnis 
jener Kraft notwendig, die sich im Gebet auslebt, die sich uns insbesondere dann 
auch zeigen kann, wenn wir einzelne Gebiete des höheren geistigen Lebens in 



26 

Betracht ziehen. Wer könnte denn verkennen, wenn er nicht nur in egoistisch 
einseitiger Weise das Gebet auffaßt, sondern in der weiten Art, wie wir es heute 
getan haben, daß das Gebet in dieser Art zum Beispiel ein Bestandteil der Kunst 
ist? Gewiß, es gibt in der Kunst auch eine andere Stimmung, die in der Komik, 
in der humoristischen Stimmung sich erhebt über das, was geschildert werden 
soll. Aber es gibt in der Kunst auch dasjenige, was sich gebetartig auslebt: die 
Ode, den Hymnus. Selbst in der Malerei gibt es so etwas, was man nennen kann 
ein «gemaltes Gebet». Und wer würde denn leugnen können, daß uns in einem 
gigantischen, herrlichen Dom etwas wie ein erstarrtes Gebet, das zum Himmel 
aufstrebt, entgegentritt? – Man muß diese Dinge nur im Zusammenhange mit 
dem Leben begreifen können; dann wird man auch im ganzen Gebet, wenn wir 
es seinem Wesen nach betrachten, dasjenige sehen, was zu jenen Dingen gehört, 
die den Menschen aus der Endlichkeit und Vergänglichkeit seines Lebens hin-
ausführen in das Ewige. Das haben insbesondere solche Leute gefühlt, die den 
Weg gefunden haben vom Gebet zur Mystik, wie der heute und bereits das vori-
ge Mal erwähnte Angelus Silesius. Als er Mystiker geworden war, verdankte er 
die innige Wahrheit und die herrliche Schönheit, die warme Innigkeit und die 
leuchtende Klarheit seiner mystischen Gedanken – wie zum Beispiel die im 
«Cherubinischen Wandersmann» – der Vorschule des Gebetes, die auf seine 
Seele so mächtig gewirkt hatte. Und was ist es denn im Grunde genommen, was 
alle solche Mystik wie die des Angelus Silesius durchströmt und durchleuchtet? 
Was ist das anders als Ewigkeitsstimmung, zu der das Gebet vorbereitet? Und 
etwas von jener Stimmung kann jeder Betende ahnen, wenn er durch das Gebet 
zur wahrhaften inneren Ruhe, zur Innerlichkeit, und dann wieder zur Befreiung 
von sich selbst gekommen ist; etwas von jener Stimmung, die den Menschen 
aufblicken läßt aus dem vorübergehenden Augenblick zu der Ewigkeit, die Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunft gerade in unserer Seele verbindet. Ob der 
Mensch es weiß oder nicht weiß als Beter: wenn er das Gebet schickt zu denje-
nigen Seiten des Lebens, in denen er seinen Gott sucht, wird er die Empfindun-
gen, die Gefühle, die Gedanken, die Worte, in welchen seine Gebetsstimmung 
sich auslebt, von dem durchströmt haben, was an Ewigkeitsstimmung lebt in 
dem schönen Spruch des Angelus Silesius, der unsere heutige Betrachtung be-
schließen mag, und der im Grunde genommen wie ein göttliches Aroma, wie 
eine göttliche Süßigkeit jedes wahre Gebet durchleben kann, wenn auch oft un-
bewußt: 

Ich selbst bin Ewigkeit, wann ich die Zeit verlasse, 
Und mich in Gott und Gott in mich zusammenfasse. 

(Das Wesen des Gebetes, Berlin, 17. Februar 1910, GA 59, S. 103–134) 



27 

 

In diesem Vortrag wurden bereits einige der in der Einleitung aufgeworfenen Fragen 
beantwortet. Besonders erstaunlich ist die Aussage, dass es beim Gebet nicht erfor-
derlich ist, den Text zu verstehen: „Und weil es [das Gebet] daraus [aus der Wel-
tenweisheit] hervorgeholt ist, deshalb wirkt es, trotzdem wir es noch nicht verste-
hen“.  

Dennoch ist das Gebet damit noch nicht in die Nähe eines Heilmittels gerückt, 
dessen Heilkraft sich entfaltet, auch wenn man den Wirkungsmechanismus nicht 
versteht. Beten ist doch eher auf der Seite des bewusst wollenden Subjekts anzusie-
deln, während ein Heilmittel auch im Schlafe wirkt. Möglicherweise ist Beten so zu 
verstehen, dass der Text in seiner kosmischen Tiefe zwar nicht verstanden zu wer-
den braucht, der Betende aber dennoch aufgerufen ist, über den Wortlaut nachzu-
denken und zu beobachten, was sich dabei ergibt. Würde ein reines, sinnentleertes 
Aufsagen der Gebetsworte genügen, wäre eher an einen Zauberspruch denn an ein 
Gebet zu denken. 

Im Gebet wächst der Mensch über sich selbst hinaus 
Wir haben gesehen, daß der Mensch im Gebet über sich selbst hinauswächst in 
seinem Innern, daß er sich erhebt zu etwas, was er außen nicht sehen kann, was 
aber über sein gewöhnliches Leben hinausgeht. (Der positive und der negative 
Mensch, Berlin, 10. März 1910, GA 59, S. 180) 

Beispiel eines durch Fanatismus inspirierten Gebets  
Ein Gebet ist in der Henriade angeführt, welches Clement, der Mönch, zum 
Himmel hinaufsendet. Ich möchte dieses Gebet in der Übersetzung von Krafft 
Ihnen vorlesen, damit Sie das Gefühl erneuern, das Sie haben müssen, wenn Sie 
sich in Voltaire einleben in bezug auf das, was in seiner Seele gegen den Katho-
lizismus lebte, dem er zumutet, daß einer seiner frommen Anhänger das folgen-
de Gebet zum Himmel hinauf schickt: 

«O Gott, Tyrannenfeind, der du die Kirche lenkst, 
Wird man doch fortan sehn, wie du die Deinen drängst? 
Wie du, dem Morde hold, meineid'ge Schurken segnest, 
Und einem König, der dich schmäht, voll Huld begegnest? 
O großer Gott! zu sehr erprobt uns dein Gericht; 
Dem Feinde zeige bald dein zürnend Angesicht; 
Von uns laß ferne sein den Tod und das Verderben, 
Und einen König, den dein Zorn uns gab, laß sterben. 
Wohlan! erschütt're tief des Himmels Feuerhöh', 
Und sende vor dir her den Würger, scharf und jäh, 
Herab! und waffne dich und triff die Feindesheere 



28 

Mit deinem Donnerstrahl, der sie zermalm', verzehre. 
Gleich Blättern, die der Wind nach Willkür knickt, zerstreut, 
Laß fallen Mann und Haupt, die Kön'ge allebeid'; 
Auf ihren Leichen soll dann von den Bündnern allen, 
Die du gerettet hast, ein Jubellied erschallen!» 
Discordia, sorgsam späh'nd, zerteilt die Lüfte, und 
Vernimmt dies Grau'ngebet und trägt's zum Höllenschlund. 
Sofort bringt sie von da, wo Nacht und Schreck sich gatten, 
Den grausamsten Despot des Königes der Schatten. 
Er kommt und «Fanatism» ist seines Namens Ton, 
Ein ausgeartet Kind der heil'gen Religion: 
Zu ihrem Schutz bewehrt, sucht er sie zu verderben; 
In ihrem Schoß erzeugt, umschlingt er sie zum Sterben. 

Das betet der Dominikanermönch, um den Tod Heinrichs des Dritten und 
des Vierten hervorzurufen, betet es zum Himmel, damit der Gott den Tod sende. 
Und Discorde, die Zwietracht, wird von diesem Gebet des Mönches angezogen, 
tritt herein in die Zelle des Mönches und ruft aus den Gefilden der Hölle als 
Bundesgenossen den «Fanatismus». Wieder eine Gestalt, die uns Voltaire ganz 
real hinstellt! (Voltaire vom Gesichtspunkte der Geisteswissenschaft, Berlin, 26. 
Februar 1914, GA 63, S. 315f) 

Mereschkowskis Gebetsstimmung in der Hagia Sophia 
Nun habe ich schon in dem ersten Vortrage wenigstens mit einigen Worten auf 
das hinzuweisen versucht, was uns etwa in der russischen Volksseele entgegen-
treten kann. Es ist heute nicht mehr die Zeit dazu, um gerade auf diese Volkssee-
le weiter einzugehen; das sehr Merkwürdige dieser Volksseele soll aber doch 
hervorgehoben werden. Bei ihr ist das Eigentümliche, was sogleich in die Augen 
fällt, daß sie im Grunde genommen am allerwenigsten zu dem geeignet ist, was 
sie jetzt tut: zu dem äußeren Kampf, zu dem äußeren Krieg. Es gibt ein charakte-
ristisches Buch, «Der Anmarsch des Pöbels», von dem hier schon erwähnten 
Mereschkowski. Am Schlusse dieses Buches ist die Rede von dem Eindruck, 
den er von der Hagia Sophia, der gewaltigen Konstantinopeler Kirche, bekom-
men hat. In der Schilderung dieses Eindruckes allerdings ist die Stimmung ent-
halten, welche die russische Volksseele haben muß, wenn sie sich selbst ver-
steht; und Mereschkowski schließt damit, daß er, als er sich ganz dem Eindruck 
dieser Sophien–Moschee überließ, die Stimmung zum Gebet bekam, daß er ver-
sucht wurde, für sein Volk zu beten: 

 



29 

 

«Die Hagia Sophia – hell, traurig und durchflutet vom bernsteinklaren Lich-
te des letzten Geheimnisses – hob meine gefallene, erschreckte Seele. Ich blickte 
auf zum Gewölbe, das dem Himmelsdome gleicht, und dachte: da steht sie, von 
Menschenhand erschaffen, sie – die Annäherung der Menschen an den dreieini-
gen Gott auf Erden. Diese Annäherung hat bestanden, und mehr noch, wird der-
einst kommen. Wie sollten, die an den Sohn glauben, nicht zum Vater kommen, 
der die Welt bedeutet? Wie sollten die nicht zum Sohne kommen, die die Welt 
lieben, welche auch der Vater also liebte, daß er seinen Sohn für sie hingab? 
Denn sie geben ihre Seele hin für ihn und ihre Freunde; sie haben den Sohn, 
weil sie die Liebe haben, nur den Namen kennen sie nicht.  

Und es trieb mich, für sie alle zu beten, in diesem zur Stunde heidnischen, 
aber einzigen Tempel der Zukunft zu beten um die Verleihung jener wahren, 
sieghaften Kraft an mein Volk: um den bewußten Glauben an den dreieinigen 
Gott.» 

 
So wie wir auf den deutschen Volksgeist, vermittelt in seinem Repräsentan-

ten, dem Faust, hinblicken als auf einen, der mitten im Werden ist, so erblicken 
wir die russische Volksseele als etwas, was noch hinwartet auf das, was kom-
men soll. Die ganze Stimmung kann da nur die des Aufblickens in die Zukunft 
sein, des Noch-nicht-gefunden-Habens in der Gegenwart. Dann aber, wenn sich 
diese russische Volksseele bewußt ist, was in ihr lebt, und was noch in den Tie-
fen ihrer Natur ruht und noch heraufgeholt werden kann, dann wird sie wissen, 
daß sie mit der Innenentwickelung ihre Mission erfüllt, daß sie im Grunde ge-
nommen ihre Mission am besten dann erfüllt, wenn sie ihre stärkste Eroberung 
im Innern macht, indem sie herausholt, was in ihren Tiefen ist, und was aller-
dings einmal großen Wert haben wird für die Menschheitskultur. 

Ich weiß, wie unvollkommen diese Charakteristik der russischen Volksseele 
ist, weil ich sie wegen der Kürze der Zeit nur mit ein paar Worten schildern 
konnte. Aber man muß sagen: gerade wenn die russische Volksseele dasjenige 
äußerlich zum Ausdruck bringt, was sie jetzt ist, wenn sie nicht die erwartungs-
volle Stimmung – was Mereschkowski darstellt als die Gebet-Stimmung, die in 
den Tiefen der Volksseele ruht – zum Ausdruck bringt, dann ist sie so, daß sie 
nur zu einem Störer der Entwickelung der Geisteskultur und der Menschheits-
kultur überhaupt wird. Wenn sie sich nach außen wendet, dann erscheint sie so, 
als ob sie das Entgegengesetzte von dem täte, was ihr eigentlich zukommt. (Die 
Seelen der Völker, Berlin, 27. November 1914, GA 64, S. 146–148) 



30 

Gebet um Vernichtung der Deutschen 
Ich glaube es nicht, daß ein Wochenblatt innerhalb des deutschen Volksgebietes 
sich finden lassen könnte, welches ähnliche Worte über eine andere Nation in 
dieser jetzigen schweren Zeit schreiben würde, drucken lassen würde, wie am 
10. Juli 1915 in einem englischen Wochenblatte, im «John Bull», einem der 
verbreitetsten Wochenblätter in England, geschrieben wurde, – geschrieben 
wurde da, wo die anderen schweigen müssen. Sagen Sie nicht: Der «John Bull» 
ist eben ein Schmähblatt! Ich sage: Ich kann nicht glauben, daß es möglich ist, 
daß in dem aller-, allerschmählichsten Blatt in einer ähnlichen Weise über eine 
andere Nation geschrieben werden könnte, als da steht, um deutsches Wesen zu 
charakterisieren. Ich lese nur einige Sätze vor: «Der Deutsche ist der Schand-
fleck Europas, und die Aufgabe des gegenwärtigen Krieges ist es, ihn von der 
Erde wegzuwischen … So wie er im Anfang war, so ist er jetzt und wird er ewig 
bleiben – schlecht, brutal, blutrünstig, grausam, gemein und berechnend. Er ist 
ein Lüstling, ist schmierig, windig, dickhäutig. Er lallt seine Sprache in Guttu-
rallauten. Er säuft, ist geizig, raubgierig und niedrigkriechend. Das ist die Bestie, 
die wir bekämpfen müssen … Er wohnt in Wohnungen, die gesundheitlich auf 
der Höhe eines Schweinestalles stehen.» Und nun erhebt sich das Wochenblatt 
zu einer Art von, ich möchte sagen, Gebet aus dieser Stimmung heraus: «Man 
betrachte die Geschichte, wo und wie man will, man findet den Deutschen stets 
als Bestie! … Nie wird Gott dir, englisches Volk, diese Gelegenheit wieder ge-
ben. Deine Mission ist es, Europa von diesem unreinen Tier, dieser Bestie, zu 
befreien. Solange diese Bestie nicht vertilgt ist, wird der Fortschritt der Mensch-
heit verzögert. England nähert sich langsam, aber sicher dem letzten Meilenstein 
seines Geschickes, und wenn wir den passiert haben, und es kommt dereinst die 
Stunde, wo wir ins Tor des Himmels wollen, dürfen die Hunnen nicht der Grund 
sein, daß wir zurückgeschickt werden. Die Himmelstore würden uns aber vor 
der Nase zugeschlagen, denn die himmlischen Gefilde sind nur für die vorhan-
den, die den Teufel vertilgt haben. Die Deutschen sind die Pestbeulen der 
menschlichen Gesellschaft. Und diese Kriegszeiten sind die X-Strahlen, die ih-
ren wahren Charakter durchleuchten. Diese Pestbeule muß herausgeschnitten 
werden, und das britische Bajonett ist das Instrument für diese Operation, die an 
der Bestie vorgenommen werden muß, wenn unsere giftigen Gase sie chloro-
formiert haben.» Ich weiß nicht, ob es wirklich innerhalb dessen, was das deut-
sche Volksseelengebiet umfaßt, möglich wäre, in einer ähnlichen Richtung ähn-
liche Worte zu finden. Davor, denke ich, wird gerade dasjenige, was man als 
deutschen Volksseelencharakter erkennen kann, den Deutschen bewahren. (Die 
deutsche Seele in ihrer Entwickelung, Berlin, 13. April 1916, GA 65, S. 634f) 



31 

 

Segnen kann nur, wer als Kind lernte, die Hände im 
Gebet zu falten 
Aus dieser Verehrung zwischen dem zehnten und vierzehnten Lebensjahr entwi-
ckelt sich dasjenige, was uns zu Wohltätern macht im späteren Lebensalter, was 
ich, bildlich ausgedrückt, so sagen will: Keine Hand kann sich segnend erheben 
im späteren Lebensalter, die nicht gelernt hat im kindlichen Lebensalter, sich 
zum Gebet zu falten. Das soll nur bildhaft darauf hinweisen, wie eine wahre 
Menschenerkenntnis solches an das Kind heranbringt, daß wachse und lebe das 
Gefühl für das moralisch Gute, die Antipathie für das Böse, daß es wachse, wie 
der menschliche Leib selbst wächst. (Die Menschenentwickelung und Men-
schenerziehung im Lichte der Anthroposophie, Prag, 30. April 1923, GA 84, 
S. 206) 

Das christliche Urgebet 
(Frage:) Wie stellen Sie sich zum Vaterunser? 

Das christliche Urgebet lautet: Herr, laß diesen Kelch an mir vorübergehen, 
doch nicht mein, sondern dein Wille geschehe. – Man sollte nicht egoistisch be-
ten. Das Gebet sollte sein eine Erhebung in die geistige Welt, ein Quell der Kraft 
und der Stärkung. (Notizen aus der Fragebeantwortung, Stuttgart, 2. September 
1906, GA 95, S. 154) 

Das Vaterunser – Eine esoterische Betrachtung 
Was ich heute sagen will, bezieht sich auf die Frage: Inwiefern zeigen uns an 
ganz bestimmten Beispielen die Religionsbekenntnisse ihre geisteswissenschaft-
liche, oder sagen wir, geheimwissenschaftliche Grundlage? – Nur einen ganz 
kleinen, aber dafür unendlich wichtigen Abschnitt aus diesem Kapitel über die 
geheimwissenschaftliche Grundlage der Religionen möchte ich Ihnen heute er-
zählen. Sie werden sehen, daß es sich um eine allen, auch den naivsten Men-
schen unserer Kultur bekannte Tatsache handelt, eine geistige Tatsache, inner-
halb welcher die tiefsten geheimwissenschaftlichen Wahrheiten und Gründe 
verborgen sind, die man nur suchen muß, um zu sehen, wie weisheits- und ge-
heimnisvoll die Verkettungen innerhalb des Geisteslebens der Menschheit sind. 

Das, wovon wir ausgehen wollen, sei die Frage nach dem christlichen Ge-
bet. Sie alle kennen das, was man heute das christliche Gebet nennt. Es ist öfter 
auch schon hier besprochen worden, und mancher hat sich wohl gefragt: Wie 
verhält sich dieses christliche Gebet zur geisteswissenschaftlichen Weltanschau-



32 

ung? – Durch diese Weltanschauung haben die Mitglieder der geisteswissen-
schaftlichen Bewegung in den letzten Jahren etwas gehört von einer anderen 
Form der Erhebung des Menschen, der menschlichen Seele, zu den göttlich-
geistigen Weltmächten, von der Meditation, von jener Art, in sich einen geisti-
gen Inhalt zu erleben, irgend etwas von dem, was uns gegeben ist von den gro-
ßen führenden Geistern der Menschheit oder von dem geistigen Inhalt der gro-
ßen Kulturen, in die sich der Mensch versenkt, und was ihm die Mittel gibt, für 
eine kurze Zeit in seiner Seele mit den göttlich-geistigen Strömungen in der 
Welt zusammenzufließen. 

Wer meditiert, und sei es in der einfachsten Art, durch irgendeine der von 
den geistigen Führern der Menschheit stammenden Meditationsformeln, wer 
meditiert und sich also im Geiste irgendeine der Formeln, irgendeinen der be-
deutenden Gedankeninhalte gegenwärtig sein läßt – Sie wissen, es kann nicht 
jeder Gedankeninhalt sein, sondern es muß ein solcher sein, der von den Meis-
tern der Weisheit und des Zusammenklangs der Empfindungen gegeben wird –, 
wer meditiert und diese Formeln in seinem Herzen leben läßt, der durchlebt ein 
Zusammenfließen mit der höheren Geistigkeit, es durchströmt ihn eine höhere 
Kraft. Er lebt in ihr. Er schafft zunächst Kraft, um seine gewöhnlichen Geistes-
kräfte daran zu stärken, zu heben, zu beleben, und wenn er genügend Geduld 
und Ausdauer hat und diese Kraft vielleicht bis zur moralischen und intellektuel-
len Stärkung in sich hat einfließen lassen, dann kommt auch der Zeitpunkt, wo 
tiefere, in jeder Menschenseele schlummernde Kräfte geweckt werden können 
durch einen solchen Meditationsinhalt. Von der einfachsten moralischen Stär-
kung und Kräftigung bis zu den höchsten Gebieten des hellseherischen Vermö-
gens gibt es alle möglichen Stufen, welche durch ein solches Meditieren erreicht 
werden können. Für die meisten Menschen ist die Erreichung höherer Stufen 
hellseherischer Fähigkeiten nur eine Frage der Zeit, der Geduld und Energie. 
Dieses Meditieren wird gewöhnlich als eine mehr morgenländische Art, sich zu 
seinem Gotte zu erheben, angesehen. Im Abendlande, namentlich innerhalb der 
christlichen Gemeinschaft, kennt man an seiner Stelle das Gebet, das Gebet, 
durch das sich der Christ zu seinem Gotte erhebt, durch das der Christ versucht, 
in seiner Art Eingang zu gewinnen in die höheren Welten. 

Nun müssen wir uns vor allen Dingen klarmachen, daß dasjenige, was heut-
zutage vielfach als Gebet angesehen wird, keineswegs im urchristlichen Sinne 
und am wenigsten im Sinne des Stifters der christlichen Religion, des Christus 
Jesus selbst, als Gebet gelten würde. Im wirklichen christlichen Sinne ist es 
nimmermehr ein Gebet, wenn irgendein einzelner Mensch sich von seinem Got-
te etwas erbetet, was seine eigenen persönlichen und egoistischen Wünsche be-
friedigen soll. Wenn irgend jemand die Erfüllung persönlicher Wünsche erfleht 
oder erbetet, so kommt er natürlich sehr bald dahin, ganz außer acht zu lassen 



33 

 

die Universalität und das Umfassende in der Gewährung dessen, was durch das 
Gebet erstrebt wird. Er setzt voraus, daß die Gottheit gerade seine Wünsche be-
sonders befriedige. Ein Bauer, der diese oder jene Frucht angebaut hat, braucht 
vielleicht Regen, ein anderer neben ihm braucht Sonnenschein. Der eine betet 
um Regen, der andere um Sonnenschein. Was soll da die göttliche Weltordnung 
und Fürsorge tun? Gar nicht daran zu denken, was die göttliche Weltordnung 
und Fürsorge tun soll, wenn zwei Heere einander gegenüberstehen und ein jedes 
von ihnen betet, daß sie ihm den Sieg verleihen soll, und ein jedes seinen Sieg 
als den einzig gerechten ansieht. Da wird man gleich sehen, wie wenig ein sol-
ches den persönlichen Wünschen entspringendes Gebet an Universalität und all-
gemeiner Menschlichkeit in sich hat und wie selbst die Gewährung von Seiten 
eines Gottes nur der einen Partei der Bittenden entsprechend sein kann. Man läßt 
eben, wenn man in solcher Weise betet, dasjenige Gebet außer acht, durch das 
der Christus Jesus die Grundstimmung angegeben hat, die in jedem Gebet vor-
herrschend sein soll, jenes Gebet, das heißt: «Vater, laß diesen Kelch an mir vo-
rüberziehen, doch nicht mein, sondern dein Wille geschehe.» Dies ist die christ-
liche Grundstimmung des Gebetes. Was auch immer erfleht und erbetet wird, 
diese Grundstimmung muß als heller Zwischenton in der Seele des Betenden 
leben, wenn er christlich beten will. Dann wird dasjenige, was Gebetsformel ist, 
bloß ein Mittel für den Menschen, sich hinaufzuheben in höhere geistige Gebie-
te, um den Gott in sich fühlen zu können. Dann wird aber auch diese Gebets-
formel den Ausschluß eines jeden egoistischen Wunsches und Willensimpulses 
bewirken im Sinne der Worte: «Nicht mein, sondern dein Wille geschehe.» Sie 
wird ein Aufgehen, ein Sich–Hineinversenken in diese göttliche Welt ergeben. 
Wird dann diese Gemütsstimmung als die wirkliche Gebetsstimmung erreicht, 
dann ist das christliche Gebet genau dasselbe – nur mit einer mehr gefühlsmäßi-
gen Färbung –, was die Meditation ist. Und nichts anderes war dieses christliche 
Gebet ursprünglich, als was die Meditation ist. Die Meditation ist nur mehr ge-
dankenmäßig, und es wird durch sie versucht, durch die Gedanken der großen 
Führer der Menschheit den Zusammenklang mit den göttlichen Strömungen, die 
durch die Welt gehen, zu erreichen. Im Gebet wird dasselbe in einer mehr ge-
fühlsmäßigen Art erreicht. 

So also sehen wir, daß sowohl im Gebet wie in der Meditation dasjenige ge-
sucht wird, was man die Vereinigung der Seele mit den durch die Welt gehen-
den göttlichen Strömungen nennen kann, dasjenige, was auf der höchsten Stufe 
die sogenannte Unio mystica, die mystische Vereinigung mit der Gottheit, ist. 
Davon ist der Anfang im Gebet, davon ist der Anfang in der Meditation. Nie-
mals könnte sich der Mensch mit seinem Gotte vereinigen, niemals mit den hö-
heren geistigen Wesenheiten in Verbindung kommen, wenn er nicht selbst ein 
Ausfluß dieser göttlich-geistigen Wesenheit wäre.  



34 

Der Mensch ist, wie wir alle wissen, zweifacher Natur. Er hat zunächst jene 
vier Glieder der menschlichen Wesenheit, die wir schon oft hier angeführt ha-
ben: den physischen Leib, den Äther- oder Lebensleib, den Astralleib und das 
Ich. Innerhalb des Ich hat er dann die Anlage für die Zukunft: Manas, Buddhi, 
Atma oder das Geistselbst, den Lebensgeist und den Geistesmenschen. 

Wenn wir die Verbindung dieser zwei Wesenheiten richtig erkennen wollen, 
so müssen wir uns ein wenig zurückversetzen in die Zeit der Menschheitsentste-
hung. Sie alle wissen aus den früheren Vorträgen, daß der Mensch, so wie er 
heute ist, den Zusammenklang darstellt aus den zwei Wesenheiten: den drei An-
lagen für die Zukunft, Manas, Buddhi, Atma, den oberen drei Gliedern, und den 
unteren vier Gliedern, physischer Leib, Ätherleib, Astralleib und Ich; und daß er 
als ein solcher Mensch sich herausgebildet hat in einer urfernen Vergangenheit, 
die wir das lemurische Zeitalter der Erde nennen. 

Wenn wir zurückgehen durch unsere heutige Epoche zur griechisch-
lateinischen, zur ägyptisch-assyrisch-chaldäischen bis zur persischen und indi-
schen Kultur, dann kommen wir, wenn wir immer weiter und weiter zurückge-
hen, allmählich zu jener großen atlantischen Flut, die in den Sintflutsagen aller 
Völker angedeutet ist, und wir kommen dann zu jenen Vorfahren, die in dem 
Lande gelebt haben, das zwischen Europa und Amerika gelegen war und das wir 
Atlantis nennen. Weiter zurückgehend, kommen wir noch zu Vorfahren, die in 
uralten Zeiten in einem Lande gelebt haben, das damals zwischen Australien 
und Indien lag. Erst in der Mitte dieser Epoche hat sich das, was wir die obere 
Dreiheit des Menschen nennen, Geistselbst, Lebensgeist und Geistmensch, mit 
dem vereinigt, was wir die vier niederen Glieder der menschlichen Natur, physi-
schen Leib, Ätherleib, Astralleib und Ich, nennen. 

Wir werden uns die Sache in der richtigen Weise vorstellen, wenn wir sie 
uns so denken: Damals gab es in der lemurischen Epoche auf dieser Erde als 
höchstes Wesen noch nicht einen physischen Menschen in unserem Sinne, son-
dern es gab nur eine Art höchste tierische Hülle unseres heutigen Menschen, ein 
Wesen oder eine Summe von Wesenheiten, die damals aus den vier niederen 
Gliedern der menschlichen Natur bestand. Dasjenige, was die höhere menschli-
che Wesenheit ist, das, was ewig ist in der menschlichen Natur, was sich durch 
die drei Anlagen: Manas, Budhi, Atma in Zukunft weiter und weiter entwickeln 
wird, das ruhte bis dahin im Schoße der Gottheit. Wollen Sie sich jene Tatsache 
vorstellen, wie sie sich zu jener Zeit zutrug, wenn auch in etwas trivialer, so 
doch anschaulicher Weise, dann stellen Sie sich vor, daß alle die Menschen, die 
heute in der ganzen Menschheit leben, bis zu jenem Momente sich Leiber auf-
gebaut hatten, die es ihnen ermöglichten, die menschliche Seele aufzunehmen, 
vergleichbar dem Schwamme, der das Wasser aufzunehmen vermag.  



35 

 

Denken Sie sich ein Gefäß mit Wasser. In diesem Wasser können Sie nim-
mermehr unterscheiden, wo der eine Tropfen aufhört und der andere anfängt. 
Denken Sie sich nun aber eine Anzahl kleiner Schwämmchen in diese Wasser-
masse hineingetaucht, so wird jedes dieser Schwämmchen einen Teil der Was-
sermasse aufsaugen. Was vorher in dem Gefäß als einheitliche Wassermasse 
war, ist jetzt auf viele Schwämmchen verteilt. So war es damals mit den 
menschlichen Seelen, wenn wir diesen trivialen Vergleich gebrauchen dürfen. 
Vorher ruhten sie unselbständig in dem Schoße des göttlichen Urgeistes, ohne 
Individualität, wurden dann aber aufgesaugt von den Menschenleibern und 
dadurch individualisiert wie das Wasser durch die Schwämmchen.  

Was damals von den einzelnen Leibern, den vier unteren Gliedern, aufge-
saugt wurde, ging weiter bis in unsere Zeit, immer weiter sich entwickelnd, geht 
auch noch weiter in die Zukunft hinein und wird sich immer weiter und weiter 
entwickeln. Es wurde in der sogenannten Geistes- oder Geheimwissenschaft 
immer die obere Dreiheit genannt, und als Schema für diesen in der Mitte der 
lemurischen Rasse entstandenen Menschen wurde, namentlich in der pythagore-
ischen Schule, das Dreieck und das Viereck gewählt, so daß sich für den zu-
sammengesetzten Menschen nachstehendes Schema ergibt2. 

                                           
2 „Die Zeichnungen wurden nach den spärlichen Angaben einzelner Nachschriften 

wiedergegeben. Originaltafelskizzen sind nicht erhalten“ (Hinweise, GA 96, S. 328) 



36 

Nun kann man aber, wie Sie sich jetzt leicht vorstellen werden, dieses Obe-
re, dieses Ewige, das durch alle Inkarnationen hindurchgeht, von zwei Gesichts-
punkten aus betrachten. Man kann es einerseits als den urewigen Bestand der 
Menschheit betrachten, andererseits aber auch als Teil der göttlichen Wesenheit, 
den sie damals abgegeben hat als ein Stück oder einen Tropfen ihres eigenen 
Inhalts, und der nun versenkt ist in das viergliedrige menschliche Gefäß, so daß, 
was heute in uns Menschen ruht, ein in Selbständigkeit individualisierter Trop-
fen der Gottheit ist. So kommen Sie dazu, einzusehen, daß Sie die drei höheren 
Glieder der menschlichen Natur, das Ewige derselben, nicht bloß als die drei 
höchsten Prinzipien der Menschennatur betrachten können, sondern auch als 
drei Prinzipien in der Gottheit selbst. Die Sache ist also so, daß das, was die drei 
höchsten Glieder der Menschennatur sind, gleichzeitig die drei niederen Glieder 
der dem Menschen nächststehenden Gottheit darstellen. Wenn Sie die Prinzipien 
jener Gottheiten, die dazumal den Seelentropfen an die Menschheit abgegeben 
haben, aufzählen wollten, so müßten Sie, während Sie beim Menschen mit dem 
physischen Leibe anfangen, mit dem Äther-, dem Astralleib und dem Ich fort-
fahren, und von Manas bis zu Atma hinaufgehen, mit Manas anfangen, mit 
Budhi und Atma fortfahren und hinaufgehen zu den Prinzipien, die noch über 
dem Atma liegen und von denen sich der heutige Mensch erst eine Vorstellung 
machen kann, wenn er ein Schüler der Eingeweihten wird. So also sehen Sie, 
daß wir die drei Prinzipien des Menschen, die er in sich schließt als seinen In-
halt, auch als drei göttliche Prinzipien anschauen können.  

Nun wollen wir sie heute einmal nicht als menschliche, sondern als göttliche 
Prinzipien erfassen und ihrer Natur nach beschreiben. Jenes höchste Prinzip, das 
im Menschen das Atma ist, das er am Ende seiner irdischen oder sagen wir sei-
ner jetzigen planetarischen Laufbahn ausbilden wird, können wir im Sinne der 
Geistes- oder Geheimwissenschaft dadurch charakterisieren, daß wir seine Ur-
wesenheit mit etwas vergleichen, das dem heutigen Menschen nur andeutungs-
weise bekannt ist: nämlich mit dem, was der Mensch als Wille in sich hat. Wil-
lensartiger Natur, eine Art Wollen ist der Grundcharakter dieses höchsten göttli-
chen Prinzipes im Menschen. Was beim Menschen heute am schwächsten aus-
gebildet ist in seiner inneren Wesenheit, der Wille, das wird in der Zukunft, 
wenn der Mensch immer höher und höher steigen wird, sein vorzüglichstes 
Prinzip sein.  

Heute ist der Mensch im wesentlichen ein erkennendes Wesen, und sein 
Wille ist eigentlich noch nach den mannigfaltigsten Seiten hin eingeschränkt. 
Der Mensch kann die Welt um sich herum, bis zu einem gewissen Grade, in ih-
rer Universalität begreifen. Denken Sie aber, wie wenig er von dem, was er be-
greifen kann, auch zu wollen vermag, wie wenig er Macht über das hat, was er 
erkennen kann. Was er aber heute noch nicht hat, das wird ihm die Zukunft 



37 

 

bringen: Sein Wille wird immer mächtiger werden, bis er sein großes Ziel er-
reicht haben wird, welches man in der Geisteswissenschaft das große Opfer 
nennt. Dieses besteht in jener Macht des Willens, wo das Wesen, das da will, 
imstande ist, sich ganz hinzugeben, nicht nur das Wenige hinzugeben, was der 
Mensch mit seinen schwachen Gefühls- und Willensmächten hinzugeben ver-
mag, sondern das ganze Sein hinzugeben, als eine bis ins Stoffliche hineinge-
hende Wesenheit sich ausfließen zu lassen.  

Sie werden eine Vorstellung bekommen von dem, was damit gemeint ist, 
von dem großen Opfer, der höchsten Ausprägung des Willens in der Gottnatur, 
wenn Sie sich folgendes vorstellen: Denken Sie sich, Sie stünden vor einem 
Spiegel, und Ihr Bild schaut Sie aus diesem Spiegel an. Dieses Bild ist eine Illu-
sion, die Ihnen vollständig gleicht. Denken Sie ferner, Sie wären dadurch ge-
storben, daß Sie Ihr eigenes Sein, Ihr Fühlen, Denken, Ihr Wesen hinopfern, um 
dieses Bild zu beleben, dieses Bild zu dem zu machen, was Sie selbst sind. Sich 
selbst aufzuopfern und sein Leben an das Bild abzugeben, das ist es, was die 
Geisteswissenschaft zu allen Zeiten die Emanation, das Ausfließen, genannt hat. 
Wenn Sie das tun könnten, dann würden Sie sehen, daß Sie nicht mehr da sind, 
weil Sie alles abgegeben haben zur Auferweckung des Lebens und des Bewußt-
seins im Bilde.  

Wenn der Wille auf solcher Stufe angelangt ist, daß er zu vollbringen im-
stande ist, was man das große Opfer nennt, dann schafft, schöpft er ein Univer-
sum, groß oder klein, und dieses Universum ist ein Spiegelbild, das seine Auf-
gabe durch das Wesen des Schöpfers selbst bekommt. Dadurch haben wir cha-
rakterisiert, was der schöpferische Wille in der göttlichen Wesenheit ist. 

Dasjenige, was wir als zweites Prinzip zu charakterisieren haben in der 
Gottheit, sofern sie in die Menschheit eingeflossen ist, das ist durch diesen Ver-
gleich auch schon gegeben: es ist das Spiegelbild selber. Versetzen Sie sich so 
lebhaft in eine Gottheit, die, welterschaffend, der Mittelpunkt des Universums 
ist. Wenn Sie sich hier in diesem Raume einen Punkt denken und statt der Wän-
de, deren sechs da sind, umgeben von einer im Inneren spiegelnden Hohlkugel, 
dann werden Sie sich als Mittelpunkt nach allen Seiten gespiegelt sehen. Sie ha-
ben das Bild einer Gottheit als Willensmittelpunkt, die sich nach allen Seiten 
spiegelt, und dieser Spiegel ist das Bild der Gottheit selber und das Universum 
zugleich. Denn, was ist ein Universum? Es ist nichts anderes als ein Spiegel des 
Wesens der Gottheit.  

Daß aber das Universum lebt und webt, das rührt daher, weil die Gottheit 
emaniert, wenn sie das große Opfer bringt, wenn sie ihr Universum spiegelt, wie 
wir es soeben bei dem Beispiel der Belebung des Spiegelbildes betrachtet haben. 
Das ganze Universum ist belebt von dem universellen Willen, der sich in unend-
licher Mannigfaltigkeit ausdrückt. Diesen Prozeß der unendlichen Vermannig-



38 

faltigung, der unendlichen Vervielfältigung, diese Wiederholung der Gottheit 
nennt man in aller Geheim- oder Geisteswissenschaft, im Gegensatz zum Wil-
len, das «Reich». Der Wille ist also der Mittelpunkt, der Spiegel des Willens ist 
das Reich, so daß Sie den Willen mit Atma, dem Geistmenschen, das Reich, o-
der das Spiegelbild des Willens, mit der Buddhi oder dem Lebensgeist verglei-
chen können. 

Nun ist dieses Reich ein solches, daß es in einer unendlichen Mannigfaltig-
keit das Wesen des Göttlichen wiedergibt. Sehen Sie sich einmal dieses Reich in 
seinem Umkreis an, insofern es unser Reich ist, unsere Mannigfaltigkeit, unser 
Universum, sehen Sie es sich an in seinem sichtbaren Teil, in den Mineralien, 
Pflanzen, Tieren und Menschen. In jedem einzelnen dieser Wesen ist das Reich 
manifestiert, und man ahnt das heute noch in dem Ausdruck unserer Sprache, 
insofern als man diese großen Gebiete unseres Universums Reiche, also Mine-
ralreich, Pflanzenreich, Tierreich nennt. Wenn man aber auch die Einzelheiten 
betrachtet, so sind auch alle Einzelheiten göttlicher Natur. In allen spiegelt sich 
die Natur gerade so, wie sich in der Hohlkugel der Mittelpunkt spiegeln würde. 
So auch sieht derjenige, der im Sinne der Geheimforschung die Welt ansieht, in 
jedem Mineral, jeder Pflanze, jedem Tier und jedem Menschen den Gott gespie-
gelt, einen Ausdruck und Abdruck des Göttlichen. 

In unendlich abgestuften Wesenheiten und in unendlicher Mannigfaltigkeit 
erscheint im Reiche die Gottheit, und man unterscheidet die einzelnen Wesen-
heiten im Sinne der Geheimwissenschaft – wenn man auf dieser hohen Stufe 
steht, daß man sie als Ausflüsse des Göttlichen betrachten kann – dadurch, daß 
ihnen ihr «Name» gegeben wird. Der Name ist dasjenige, was der Mensch dann 
als die einzelne Wesenheit denkt, er ist dasjenige, wodurch die einzelnen Glie-
der dieser großen Mannigfaltigkeit voneinander unterschieden werden. Er ist das 
dritte der drei höchsten menschlichen Prinzipien, die herausfließen aus dem 
Göttlichen, und würde dem Manas oder dem Geistselbst entsprechen. Die Ge-
heimwissenschaft der verschiedenen Religionen hat also gelehrt, naiv gelehrt, 
was ausgeflossen ist aus der Gottheit und eingeflossen ist in euch und zu eurem 
ewigen Bilde wurde.  

Wollt ihr euch in dem finden, wozu ihr euch am Ende erheben sollt, da wer-
det ihr finden, daß es willensartiger Natur ist.  

Wollt ihr euch erheben zu dem, was der Träger dieses Willens, dieses Atma 
ist, zu der Budhi – im Göttlichen stellt es dar das Reich.  

Und wollt ihr euch erheben zu dem, was ihr erkennt an Namen, Begriffen 
oder Ideen der Dinge – im Göttlichen stellt es sich dar als Name. 

Was wir jetzt hier durchgenommen haben, ist eine uralte Lehre, die sagt, daß 
aus Name, Reich und Wille jenes Glied der Gottheit besteht, das als der ewige 



39 

 

Teil in die menschliche Natur eingeflossen ist. So haben wir das, was man die 
höhere Dreiheit des Menschen nennt, als einen Teil des Göttlichen erkannt. 

Um unsere Betrachtung zu vervollständigen, lassen Sie uns jetzt noch einen 
Blick auf die niederen vier Glieder des vergänglichen Menschen werfen. Von 
den höheren drei Gliedern wissen wir, daß sie eigentlich von dem andern Aspek-
te aus betrachtet werden können, indem wir sie als Glieder der Gottheit betrach-
ten. Die vier niederen Glieder der menschlichen Wesenheit können wir in ähnli-
cher Weise als Glieder der vergänglichen Welt betrachten und als Glieder des 
Menschen. 

Betrachten Sie den physischen Leib. Er ist aus denselben Stoffen und den-
selben Kräften zusammengesetzt wie ringsherum die scheinbar leblose Welt. 
Dieser physische Leib könnte nicht bestehen, wenn nicht fortwährend Stoff und 
Kraft aus der ihn umgebenden physischen Welt in ihn einfließen würden und ihn 
immer und immer wieder von neuem aufbauten. Eigentlich ist der physische 
Körper für alles, was wir in ihm haben, eine fortwährende Durchgangsstation. 
Aus und ein fließen die Stoffe, die eigentlich ebenso das äußere Universum 
ausmachen, wie sie zeitweise in uns sind. Öfter ist es hier schon erwähnt wor-
den, daß im Laufe von sieben Jahren der ganze stoffliche Zusammenhang des 
Menschenleibes sich erneuert. In keinem von Ihnen sind heute die Stoffe, die 
vor zehn Jahren in ihm waren. Der Mensch erneuert immer wieder den Stoff 
seines physischen Körpers. Das, was damals in uns war, ist heute ganz woan-
ders, draußen in der Natur verteilt, und anderes ist in uns eingezogen. Das Leben 
des Körpers bedingt ein fortwährendes Ein- und Austreten des Stoffes. 

Wie wir die drei höheren Glieder der Menschennatur als Teile der Gottheit 
betrachtet haben, so können wir die vier Teile der niederen Menschennatur als 
Teile der göttlichen Natur ansehen.  

Den physischen Leib können wir als Teil des stofflichen Teiles unseres Pla-
neten betrachten; seine Substanz ist von unserem stofflichen Planeten genom-
men und geht wieder zu diesem zurück. Wenn wir den Ätherleib betrachten, so 
müssen wir ihn ebenfalls als ein Glied dessen ansehen, was uns hier umgibt, und 
ebenso den Astralleib.  

Betrachten wir den Lebensleib oder den Ätherleib und den Astralleib einmal 
im Zusammenhang. Sie wissen, daß der Astralleib der Träger von allem ist, was 
an Trieben, Begierden und Leidenschaften im Menschen lebt, der Träger von 
allem, was als Freude und Leid, Lust und Schmerz in der Menschenseele auf 
und ab wogt, daß der Lebens- oder Ätherleib aber die mehr bleibenden, die län-
ger andauernden seelischen Eigenschaften bewahrt, darstellt und der Träger von 
ihnen ist. 

Ich habe schon öfter vor Ihnen die Entwickelung des Lebens- oder Ätherlei-
bes und des Astralleibes mit dem Stunden- und dem Minutenzeiger einer Uhr 



40 

verglichen. Ich habe darauf aufmerksam gemacht, daß, wenn ihr euch erinnert 
an das, was ihr gewußt und erlebt habt als achtjähriges Kind, und an das, was ihr 
jetzt wisset und erlebt habt, ein großer Unterschied wahrzunehmen sein wird. 
Unendlich viel habt ihr gelernt, viele Vorstellungen aufgenommen; von dem, 
was ihr damals tatet, ist vieles in den Erlebnissen von Freude und Leid an eurer 
Seele vorübergezogen; nicht nur an ihr vorübergezogen, sondern durch sie hin-
durchgegangen. Aber vergleicht ihr jetzt das damit, was euer Temperament, euer 
Charakter, eure bleibenden Neigungen sind, dann werdet ihr darauf kommen, 
daß, wenn ihr mit acht Jahren ein jähzorniges Kind wart, ihr es wahrscheinlich 
im jetzigen Lebensalter noch sein werdet. Die meisten Menschen behalten so ihr 
ganzes Leben lang das, was als Grundlage ihres Wesens in ihnen liegt. Es ist 
hier schon öfter betont worden, daß die Geheimschulung nicht in theoretischem 
Lernen besteht, sondern darin, daß man auf die sonst so stationären Gebilde des 
Ätherleibes die Evolution richtet. Mehr hat der Schüler getan, wenn er eine von 
diesen Eigenschaften seines Temperaments, seiner Grundneigung umgeändert 
und dadurch den Stundenzeiger der Uhr etwas schneller vorwärtsgerückt hat, als 
es sonst geschehen wäre. Alles dasjenige, was sich so langsam entwickelt – die 
bleibenden Neigungen, die bleibenden Temperamentseigenschaften, die blei-
benden Gewohnheiten –, ist im Äther- oder Lebensleib verankert. Alles das, was 
sich vergleichsweise so rasch ändert wie der Minutenzeiger der Uhr, ist im Ast-
ralleib verankert.  

Wenn ihr das jetzt auf des Menschen Umgebung, auf unser Leben in der 
Außenwelt anwendet, dann werdet ihr sehen, daß ihr durch dasjenige, was eure 
Gewohnheiten, Temperamente, bleibenden Neigungen sind, mit eurem Zeitalter, 
eurem Volke, eurer Familie zusammenhängt. Gerade diejenigen Eigenschaften, 
welche der Mensch als bleibende, stationäre in sich hat, wird man nicht nur in 
ihm, sondern in allen finden, mit denen er in irgendeiner Weise zusammenge-
hört, also in seiner Familie, seinem Volke und so weiter. Die einzelnen Angehö-
rigen eines Volkes sind daran zu erkennen, daß sie gemeinsame Gewohnheiten 
und Temperamente haben. Dieser Grundstock von Neigungen und Gewohnhei-
ten des Menschen, der geändert werden muß, wenn er eine höhere spirituelle 
Entwickelung durchmachen soll, ist dasjenige, was sein höheres Wesen aus-
macht.3 Man sagt daher von einem solchen Menschen, daß er ein heimatloser 

                                           
3 Nach meinem Verständnis müsste der Satz etwa lauten: „Dieser Grundstock von 

Neigungen und Gewohnheiten des Menschen, der geändert werden muß, wenn er eine 
höhere spirituelle Entwickelung durchmachen soll, ist nach der Verwandlung dasjenige, 
was sein höheres Wesen ausmacht“ 



41 

 

Mensch sei, weil er den Ätherleib, durch den er sonst mit dem Volke verbunden 
ist, ändern muß. 

Wenn wir uns also das Zusammenleben mit den Gemeinschaften betrachten, 
in die wir hineingeboren sind, dann finden wir die Eigenschaften, durch die wir 
einer Familie, einem Volke angehören, durch die wir etwas Verwandtes mit den 
Angehörigen dieses Volkes fühlen, auch den Eigenschaften ähnlich, die in unse-
rem Zeitalter leben. Denken Sie sich, wie wenig Sie sich würden verstehen kön-
nen, wenn heute ein Angehöriger des alten griechischen Volkes vor Sie hintreten 
würde. Sein Ätherleib ist schon zu sehr verschieden von dem Ätherleibe des ge-
genwärtigen Menschen. Durch die gemeinschaftlichen Eigenschaften im Äther-
leibe verstehen sich die Menschen. Dasjenige aber, wodurch sich die Menschen 
herausheben aus dem, was sie gemeinschaftlich haben, dasjenige, wodurch sie in 
der Familie, im Volke ein Besonderes sind, doch wieder ein Einzelwesen für 
sich, und nicht bloß Franzose, nicht bloß Deutscher, nicht bloß Familienangehö-
riger, sondern ein besonderes Glied des Volkes, der Familie und so weiter, das 
herauswachsen kann aus der Summe der Merkmale seines Geschlechts, das ist 
im Astralleib verankert, davon ist der Astralleib der Träger. Der Astralleib ent-
hält also mehr das Individuelle, das Persönliche.  

Der Mensch kann also, wenn er durch seinen Äther- oder Lebensleib Fehler 
begeht, mehr ein Sünder werden im Kreise seiner Mitmenschen, mehr die sozia-
len Pflichten versäumen, die von Mensch zu Mensch spielen und das menschli-
che Gesellschaftsleben möglich machen. Diejenigen Sünden aber, die mehr in-
dividueller Natur sind, durch die der Mensch nur als besondere Persönlichkeit 
fehlt, das sind Verfehlungen, die durch die Eigenschaften des Astralleibes her-
beigeführt werden. 

In aller Geheimwissenschaft hat man von jeher dasjenige, was Fehler gegen 
die Gemeinschaft ist, was aus dem fehlerhaften Ätherleibe fließt, als «Schuld» 
bezeichnet. Das gewöhnliche, triviale Wort «Schulden» hat einen ganz ähnli-
chen Ursprung wie das moralische Wort «Schuld», das das bezeichnet, was man 
dem andern moralisch schuldig geworden ist. Die Schuld ist also etwas, was auf 
fehlerhafte Eigenschaften des Ätherleibes zurückzuführen ist. Das aber, was als 
fehlerhafte Eigenschaft dem Astralleib anhaftet, das nennt man «Versuchung». 
Versuchung ist dasjenige, wodurch der einzelne eine persönliche Sünde auf sich 
nimmt. Nun bleibt noch die Verfehlung des Ich, der eigentlichen Persönlichkeit. 
Diese Verfehlung des Ich, dasjenige, wodurch das Ich im besonderen fallen 
kann, ist angedeutet in der Paradiesesmythe: dazumal, als des Menschen Seele 
heruntergestiegen ist vom Schoße der Gottheit und zum ersten Male in den irdi-
schen Leib eingezogen ist, also aufgenommen worden ist von dem irdischen 
Leib wie der Tropfen Wasser von dem Schwämmchen, ist seine höhere Seele 
zur Ichheit geworden. 



42 

Diese höhere Seele, diese Ichheit kann innerhalb des Ich Fehler begehen. 
Der Mensch kann nicht nur durch fehlerhafte Eigenschaften des Äther- und Ast-
ralleibes fallen, sondern es gibt eine Grundmöglichkeit, zu sündigen, die herbei-
geführt wird dadurch, daß der Mensch überhaupt zur Selbständigkeit gekommen 
ist. Der Mensch mußte ja, um allmählich in bewußter Weise zur Freiheit und 
Selbständigkeit aufzusteigen, durch Selbstsucht und Egoismus durchgehen. Er 
ist herabgestiegen als Seele, die ein Glied der Gottheit war, die nicht in Egois-
mus verfallen kann. Niemals bildet sich ein Glied in einem Organismus ein, eine 
Selbständigkeit zu sein. Würde sich zum Beispiel ein Finger dies einbilden, er 
würde sich abreißen und verdorren. Diese Selbständigkeit, zu der der Mensch 
sich entwickeln muß und die erst ihre volle Bedeutung dann haben wird, wenn 
die Grundeigenschaft der Selbständigkeit die Selbstlosigkeit ist, würde niemals 
haben entstehen können, wenn sie nicht ausgegangen wäre von der Selbstsucht. 

Die Selbstsucht zog ein in den menschlichen Leib, und dadurch wurde der 
Mensch ein selbstsüchtiges, egoistisches Wesen. So sehen wir, wie das Ich allen 
Trieben und Neigungen des Leibes folgt. Der Mensch frißt seinen Nebenmen-
schen auf, er folgt allen möglichen Trieben und Begierden, er ist ganz verstrickt 
in das irdische Gefäß wie der Tropfen Wasser in das Schwämmchen. 

Dasjenige, was der Mensch dadurch, daß er ein solches Ich-Wesen, ein ei-
gentlich selbständiges Wesen geworden ist, sündigen konnte, wird angedeutet in 
der Paradiesesmythe. Während er früher aus dem Allgemeinen geschöpft hat, 
wie der Tropfen, der noch im Wasser ist, der seine Kraft aus der gemeinschaftli-
chen Wassermasse herausschöpft, so hat er jetzt alle Antriebe in sich selber. 
Dies bezeichnet man durch das Hineinbeißen in den Apfel in der Paradiesesmy-
the; und nicht umsonst – denn alle wirklichen Wortbedeutungen, sofern sie der 
Geheimwissenschaft angehören, haben einen tiefen inneren Zusammenhang –, 
nicht umsonst heißt im Lateinischen Malum «das Übel» und «der Apfel». Das 
Wort «Übel» wird in der Geheimwissenschaft niemals für etwas anderes ange-
wendet als für eine Verfehlung aus dem Ich heraus.  

Übel ist also Verfehlung aus dem Ich heraus, Schuld ist die Verfehlung, die 
der Ätherleib im sozialen Leben begeht im Zusammenleben mit den Menschen. 
Versuchung ist dasjenige, was den Astralleib treffen kann, insofern er individu-
ell, persönlich fehlerhaft ist. Die Verfehlung des Äther– oder Lebensleibes ist 
also Schuld; die Verfehlung des Astralleibes ist also Versuchung; die Verfeh-
lung des Ich ist also Übel.  

Wenn wir das Verhältnis der vier niederen Glieder der menschlichen Natur 
zur Umwelt, zum planetarischen Umleib betrachten, so sehen wir, daß der phy-
sische Leib fortwährend physischen Stoff als Nahrungsstoff aufnimmt und 
dadurch seine Existenz aufrechterhält. Wir sehen, daß das Leben des Lebens- 
oder Ätherleibes in der Endlichkeit dadurch zustande kommt, daß der Mensch 



43 

 

mit seinen Mitmenschen, in deren Gemeinschaft er hineingewachsen ist, diese 
Gemeinschaft aufrechterhält. Wir sehen, daß der Astralleib sich dadurch auf-
rechterhält, daß er der Versuchung nicht unterliegt. Und wir sehen endlich, daß 
das Ich sich dadurch aufrechterhält und seine Entwickelung durchmacht in der 
richtigen Weise, wenn es dem nicht unterliegt, was man das Übel nennt. 

Jetzt denken Sie sich einmal diese ganze Menschennatur, die niedere Vier-
heit und die höhere Dreiheit, vor Ihre Seele gerückt, so daß Sie sich sagen kön-
nen: In dem einzelnen Menschen lebt ein göttlicher Tropfen, und der Mensch ist 
in seiner Entwickelung zu dem Göttlichen hin, zur Ausprägung seiner tiefsten 
innersten Natur. – Hat er einmal diese tiefste innerste Natur ausgeprägt, dann hat 
er durch allmähliche Entwickelung sein eigenes Wesen in dasjenige verwandelt, 
was im Christentum der «Vater» genannt wird. Was verborgen in der menschli-
chen Seele ruht, was als das große Ziel der Menschheit vorschwebt, das ist der 
«Vater im Himmel». Will der Mensch sich zu dem hin entwickeln, dann muß er 
die Kraft haben, seine höhere Dreiheit und seine niedere Vierheit zu dem Punkte 
zu entwickeln, daß sie in richtiger Weise den physischen Leib erhalten: Der 
Äther- oder Lebensleib muß mit den Menschen so leben, daß ein Ausgleich 
stattfindet mit dem, was als Schuld in ihm lebt, der Astralleib darf nicht in der 
Versuchung untergehen und der Ich-Leib nicht im Übel. Hinaufstreben muß der 
Mensch durch die drei höheren Glieder zu dem Vater im Himmel, durch den 
Namen, durch das Reich und durch den Willen. Der Name muß als ein solcher 
empfunden werden, daß er geheiligt werde. – Siehe die Dinge um dich herum 
an, sie sind in ihrer Mannigfaltigkeit ein Ausdruck der Gottheit! Sagst du ihren 
Namen, so faßt du sie als Glieder in der göttlichen Weltordnung. Was du auch in 
deiner Umgebung haben magst, gelte als heilig; und in dem Namen, den du ihm 
gibst, sieh etwas, das es zu einem Glied der göttlichen Wesenheit macht. Heilig 
halte es, wachse hinein in das Reich, das ein Ausfluß der Gottheit ist, und ent-
wickle dich hinauf zu jenem Willen, der ein Atma, aber zu gleicher Zeit ein 
Glied der Gottheit sein wird. 

Nun denken Sie sich einen Menschen, der in der Meditation sich ganz ver-
senkt in diesen Sinn der Entwickelung, und diesen Sinn, diese sieben Glieder der 
Entwickelung in sieben Bitten in einem Gebet zusammenfassen soll. Wie wird 
er da sagen? 

Um auszudrücken, was durch dieses Gebet erreicht werden soll, wird er, be-
vor er die sieben Bitten ausspricht, sagen: «Vater unser, der du bist in dem 
Himmel.» Damit wird auf den tiefsten Seelengrund der menschlichen Natur hin-
gedeutet, auf das innerste Wesen des Menschen, das dem geistigen Reiche ge-
mäß der christlichen Esoterik angehört. Die drei ersten Bitten beziehen sich auf 
die drei höheren Glieder der Menschennatur, auf den göttlichen Inhalt des Men-



44 

schen: «Dein Name werde geheiligt. Dein Reich komme zu uns. Dein Wille ge-
schehe –.» 

Nun gehen wir über von dem geistigen Reiche zu dem irdischen Reich: 
«Dein Wille geschehe wie im Himmel also auch auf Erden.» Die vier letzten 
Bitten beziehen sich auf die vier niederen Glieder der Menschennatur. 

Was werden wir von dem physischen Leibe sagen, damit er unterhalten wird 
im planetarischen Leben? «Gib uns heute unser täglich Brot.» 

Was werden wir sagen von dem Äther- oder Lebensleib? «Vergib uns unse-
re Schulden, wie auch wir vergeben unseren Schuldigern.» Der Ausgleich des-
sen, was durch die Verfehlungen des Äther- oder Lebensleibes geschieht. 

Was werden wir sagen in bezug auf den Astralleib? «Führe uns nicht in Ver-
suchung.»  

Und was werden wir sagen in bezug auf das Ich? «Erlöse uns von dem 
Übel.» 

So sehen Sie in den sieben Bitten des Vaterunsers nichts anderes als den 
Ausdruck dafür, daß die menschliche Seele, wenn sie sich in der richtigen Weise 
dazu erhebt, von dem göttlichen Willen die einzelnen Teile des Menschen in 
eine solche Entwickelung zu bringen erfleht, daß der Mensch seinen richtigen 
Lebensweg durch das Universum findet, daß er alle Teile seiner Natur in der 
richtigen Weise entwickelt. Das Vaterunser ist also ein Gebet, durch das sich der 
Mensch in den Momenten, wo er es braucht, erheben soll zu dem Sinn der Ent-
wickelung seiner siebengliedrigen Menschennatur, und die sieben Bitten sind 
dann, wenn sie auch im naivsten Menschen auftreten, der sie gar nicht verstehen 
kann, Ausdruck der geisteswissenschaftlichen Anschauung der Menschennatur. 

Alles, was an Meditationsformeln jemals in großen Religionsgesellschaften 
existiert hat, ist aus der Geheimwissenschaft entsprungen. Sie können alle wirk-
lichen Gebete hernehmen und Wort für Wort zergliedern, niemals werden Sie 
finden, daß es nur beliebig aneinandergereihte Worte sind. Nicht daß man einem 
dunklen Triebe gefolgt ist und schöne Worte aneinandergereiht hat, nein, die 
großen Weisen haben aus den Weisheitslehren, die man heute Geisteswissen-
schaft nennt, die Gebetsformeln gewonnen. Keine wirkliche Gebetsformel gibt 
es, die nicht aus dem großen Wissen herausgeboren ist, und der große Einge-
weihte, der Stifter des Christentums, Christus Jesus, hat in dem Augenblicke, wo 
er das Gebet gelehrt hat, die sieben Glieder der menschlichen Natur im Auge 
gehabt, hat in seinem Gebete dieser siebengliedrigen Natur des Menschen Aus-
druck gegeben. 

So sind die Gebete alle geordnet. Wären sie nicht so geordnet, so hätten sie 
keine Kraft, durch Jahrtausende hindurch zu wirken. Nur das nach dieser Rich-
tung Geordnete hat auch im naiven Menschen die Kraft, zu wirken in dem Men-
schen, der gar nicht einmal den Sinn der Worte versteht. 



45 

 

Ein Vergleich dessen, was in der Seele des Menschen lebt, mit dem, was in 
der Natur sich abspielt, wird dies klarer machen. Betrachtet eine Pflanze: sie 
entzückt euch und ihr braucht nichts zu wissen von den großen, universellen Ge-
setzen, die sie hervorgebracht haben. Die Pflanze ist da, und ihr könnt euch an 
ihr erheben. Sie könnte nicht geschaffen sein, wenn nicht die urewigen Gesetze 
in sie ausgeflossen wären. Das naive Gemüt braucht diese Gesetze nicht zu ver-
stehen. Soll aber die Pflanze geschaffen sein, so muß sie aus den Gesetzen her-
vorgehen. Soll das Gebet ein wirksames Gebet sein, dann darf es nicht beliebig 
erfunden, sondern muß aus den urewigen Gesetzen der Weisheit hervorgegan-
gen sein, wie die Pflanze aus den urewigen Gesetzen der Weisheit hervorgegan-
gen ist. Kein Gebet hat wirkliche Bedeutung für Verständige und Unverständige, 
wenn es nicht aus der Urweisheit hervorgegangen ist. 

Heute ist das Zeitalter für die Menschen, die so lange die Pflanze betrachtet 
und sich an ihr erbaut haben, wo sie hingeführt werden können zu dem weis-
heitsvollen Inhalt der Gesetze. Durch zwei Jahrtausende hindurch haben die 
Christen so gebetet, wie der naive Mensch eine Pflanze anschaut. In Zukunft 
wird er die Kraft des Gebetes erkennen aus der tiefen Urweisheit heraus, aus 
welcher das Gebet geflossen ist. Alle Gebete, insbesondere das Zentral-, das 
Mittelpunktsgebet des christlichen Lebens, das Vaterunser, sind ein Ausdruck 
dieser Urweisheit. Und wie sich das Licht in sieben Farben, der Grundton in sie-
ben Tönen in der Welt zum Ausdruck bringen, so bringt sich das siebenartig sich 
zu seinem Gotte erhebende Menschenleben in den sieben verschiedenen Erhe-
bungsgefühlen, die sich auf die siebengliedrige Natur des Menschen beziehen, in 
den sieben Bitten des Vaterunser zum Ausdruck.  

So ist das Vaterunser, vor der Seele des Anthroposophen stehend, der Aus-
druck des siebengliedrigen Menschen. (Das Vaterunser – Eine esoterische Be-
trachtung, Erster Vortrag, Berlin, 28. Januar 1907, GA 96, S. 202-220) 

„Das Vaterunser. Eine esoterische Betrachtung“ erschien als Einzelausgabe in erster 
Auflage 1907 in Berlin. Nach Picht handelt es sich dabei um die abgedruckte 
„Nachschrift eines Vortrages“, wobei jedoch nicht gesagt wird, um welchen Vortrag 
es sich dabei handelt (Picht, 1926, S. 115, Nr. 689). Die Hinweise in GA 96 (S. 329) 
beziehen sich allerdings explizit auf den Vortrag vom 28. Januar 1907. Rudolf Stei-
ner verwies gelegentlich auf diese Einzelausgabe.  

Das Vaterunser – Zweiter Vortrag 
Wir haben durch das, was ich das letzte Mal hier vor Ihnen sprechen konnte, ge-
sehen, wie in einem altbekannten Gebet eigentlich die ganze geisteswissen-
schaftliche Anschauung von dem Wesen des Menschen zum Ausdruck kommt. 
Wir haben uns dabei überzeugen können, wie die religiösen Strömungen, die 



46 

religiösen Lehren und Verrichtungen aus dem herausgeschöpft sind, was wir im 
Laufe der Zeiten durch die Geisteswissenschaft selbst kennengelernt haben. Da-
bei haben wir uns den Vorgang so vorzustellen, daß die Menschheit ursprüng-
lich von einer universellen, allumfassenden Grundanschauung ausgegangen ist, 
die in den Religionsbekenntnissen der verschiedenen Völker je nach der Ver-
schiedenheit der nationalen Charaktere zum Ausdruck kommt. Nun können Sie 
natürlich die Frage stellen: Wie hat man sich genauer vorzustellen, daß die 
Grundwahrheiten, die Grundweisheiten der Menschheit mit dem zusammenhän-
gen, was in den verschiedenen einzelnen Religionsbekenntnissen durch die Re-
ligionsstifter diesem oder jenem Volke verkündigt worden ist? – Es ist gewiß 
eine an sich auffällige Tatsache, daß uns in den sieben Bitten des Vaterunsers 
wirklich die geisteswissenschaftlichen Grundbegriffe entgegentreten, und einem 
Außenstehenden, der sich wenig mit dem befaßt hat, was man durch die Geis-
teswissenschaft heute kennenlernen kann, muß ja vieles phantastisch erscheinen, 
und er kann dann leicht sagen: Das alles ist nur hineingetragen in das, was ihr 
aus den religiösen Urkunden erhalten habt. 

Um sich ein wenig tiefer auf die Frage einzulassen, wie die großen Grund-
weisheiten ursprünglich in die Religionsbekenntnisse hineinkamen, muß man 
zunächst von einer Grundfrage ausgehen. Man muß sich klarmachen, daß das, 
was wir heute wissen können, was uns heute durch die geisteswissenschaftliche 
Anschauung gelehrt wird, nicht in derselben Weise schon in den urältesten Zei-
ten in den Religionsanschauungen vorgetragen worden ist. Man muß sich klar 
darüber sein, daß die Form, wie solche Wahrheiten an die Menschen herange-
tragen wurden, je nach den Zeiten ganz verschieden war. Die alten religiösen 
Urkunden, die Sie aufschlagen, sprechen zu den Menschen in Bildern und nicht 
in Begriffen. Diese Bilder, die sich vielfach an die sinnliche Vorstellung anleh-
nen, sind von den religiösen Urkunden nach Möglichkeit beibehalten worden. 
So wird zum Beispiel die Erkenntnis immer als ein Licht, die Weisheit als eine 
Art flüssiges Element, als Wasser angesprochen. Immer wieder können Sie, 
wenn Sie genau zusehen, in den ältesten Zeiten dieselben Bilder finden. Das hat 
einen ganz bestimmten Grund, und wir werden heute einiges von dem, was wir 
schon kennen, zusammenfassen, um uns so recht hineinzuversenken, wie die 
allerersten Lehrer der Menschheit auf die Völker gewirkt haben, denen sie die 
Wohltat religiöser Lehren gebracht haben. Wenn wir uns klarmachen wollen, 
wie die Religionsstifter vor denen, die wir als die großen Eingeweihten bezeich-
nen, also vor einem Hermes, Zarathustra, Buddha, Moses, vor endlich dem größ-
ten, dem Christus Jesus, gewirkt haben, müssen wir uns noch einmal in den Un-
terschied versenken, der zwischen dem gewöhnlichen und dem astralen oder 
imaginativen Bewußtsein des Menschen besteht. 



47 

 

Heute hat der gewöhnliche Mensch vom Morgen bis zum Abend das, was 
wir das gegenständliche Bewußtsein genannt haben, das ihm die Dinge so zeigt, 
daß sie ihm als außer ihm selbst stehend erscheinen, mit den Eigenschaften, die 
seine Sinne ihm zeigen. Dieses Bewußtsein ist nicht das einzige. Allerdings sind 
für die meisten der heutigen Menschen die andern Bewußtseinszustände verbor-
gen, hinuntergetaucht in ein unbestimmtes Dunkel, das wir den traumlosen 
Schlaf nennen, der aber für den Eingeweihten eine ganz bestimmte Bedeutung 
hat. Für den Eingeweihten, der auch die Welt hinter dieser physischen Erschei-
nung kennt, gibt es auch vom Einschlafen bis zum Aufwachen einen bewußten 
Zustand, in dem er allerdings nicht dieselben Dinge, die hier sind, so wahr-
nimmt, wie sie hier sind, aber er nimmt eine Welt an sich wahr. Wie für den ge-
wöhnlichen Menschen der traumlose Schlaf ein unbewußter Zustand ist, so ist es 
für den Eingeweihten ein bewußter, in dem er die geistige Welt schaut. 

Wenn wir uns klarmachen wollen, wie dieser unbewußte Zustand ein be-
wußter wird, so müssen wir jenen Zwischenzustand betrachten, den der Mensch 
ja außerdem kennt, den traumerfüllten Schlaf, der uns die gewöhnlichen, alltäg-
lichen Wahrnehmungen oder die inneren Zustände der Seele in Sinnbildern 
zeigt. Diese Bildlichkeit, die der Traum zeigt, können Sie aber auch finden, 
wenn Sie das Bewußtsein des Eingeweihten studieren, wenn er in der geistigen 
Welt weilt. Er sieht die Dinge in der geistigen Welt in Bildern. Allerdings sind 
dies nicht so chaotische Bilder, wie sie der Traum Ihnen zeigt. Sie haben mit den 
Bildern des Traumes nur das gemein, daß sie sich fortwährend verwandeln. Der 
Tisch und der Stuhl zeigen immer diese Gestalt, so wie sie einmal da sind. Die 
Pflanzen und Menschen, sofern sie äußere Gegenstände sind, zeigen die Gestalt, 
die sie einmal haben. Aber je mehr wir ins Reich des Bewußten hinüberkom-
men, finden wir Verwandlungen. Die Pflanze, die aus dem Keim aufsprießt und 
Stamm, Blätter, Blüte und Frucht entfaltet, das Tier, das seine Willkür aus-
drückt, die menschliche Wesenheit – im Verändern der Gesten und der Physiog-
nomie sehen wir sie in Bewegung. Das alles aber ist etwas Bleibendes gegen-
über dem, was ein Mensch in einem höheren Zustande in der Welt des Devachan 
erlebt. Da sehen wir eine fortwährende Verwandlung. Wer durch die betreffen-
den Übungen seinen Eintritt in die geistige Welt findet, lernt dort, wie sich die 
Farbe einer Pflanze wie eine Flamme heraushebt aus der Pflanze. Er lernt erken-
nen, wie die Farben im freien Raum auf- und absteigende Gebilde sind. Eine 
richtige Anschauung hat er aber erst, wenn er imstande ist, Farben und Töne für 
sich zu sehen und sie zu bestimmten Wesenheiten hinzuleiten. Fortwährend sind 
derartige Wesenheiten um uns. Wenn Sie das Violett dieser Blume herausholen 
könnten, daß sich das Violett frei hinbewegt im Raum, so haben Sie darin den 
Ausdruck für das Leben einer geistigen Innenwelt der Pflanze. So wirkt auch die 
menschliche Aura, und das, was wir Astralkörper nennen. Alle menschlichen 



48 

Neigungen, Gefühle der Eitelkeit und des Egoismus, drücken sich darin durch 
ganz bestimmte Farbenströmungen aus, so daß wir sagen können: Inneres seeli-
sches Erleben drückt sich in der menschlichen Aura aus. Die Aura ist niemals 
still, nichts ist da stationär, wie es hier in der Sinnenwelt Stationäres gibt. Und 
wenn ein Wesen in der geistigen Welt einen Gefühls- oder Willensimpuls hat, 
können Sie immer sehen, wie das in ganz bestimmten Veränderungen der Far-
ben und Töne zum Ausdruck kommt. Die ewige Bewegung ist das Wesentliche 
der höheren Welten. 

Natürlich ist das verwirrend für den, der die höheren Welten zum ersten Mal 
betritt. Das bewirkt aber auch wieder, daß sich in diesen höheren Welten alles, 
was da vorhanden ist, augenblickgemäß offenbart. Kann der Mensch sein See-
lenleben für den, der ihn nur mit physischen Augen betrachten kann, verbergen, 
so kann er demjenigen, der mit geistigen Augen schauen kann, nichts verbergen. 
Da liegt alles klar am Tag, so daß Sie sich sagen müssen: Wollen wir einen 
Menschen, so wie er vor uns steht, mit sinnlichen Augen erforschen, so müssen 
wir aus dem Äußeren, wie er lächelt oder weint, auf seine Seele schließen. An-
ders ist es in der höheren Welt. Ein Schluß von dem Äußeren auf das Innere fin-
det dort nicht statt. Das Innere liegt ganz offen da. Wir leben mit dem Wesen der 
Dinge dort zusammen. Dieses Bewußtsein kann sich in unserer Zeit nur der Ein-
geweihte aneignen. Nur er kann bewußt in der höheren Welt leben. Er kann dem 
Bewußtseinszustand vom Aufwachen bis zum Einschlafen einen andern Zustand 
hinzufügen, durch den er imstande ist, das Innere zu dem Äußeren hinzuzufü-
gen. So wie er bewußt das Innere der Dinge erleben kann, so konnten dies in 
gewisser Beziehung in uralter Zeit alle Menschen. Vor ihrem heutigen Bewußt-
seinszustand hatten die Menschen denjenigen, durch den sie die Dinge von in-
nen sahen.  

Wenn wir in urferne Zeiten zurückgehen, kommen wir zu Menschen, die 
immer weniger von dem haben, was der Mensch heute hat. Der heutige Mensch 
kann zählen und rechnen. In der Mitte der Atlantis würden Sie Menschen finden, 
die noch nicht zählen und rechnen konnten, bei denen man von Logik noch nicht 
reden konnte. In dieser Beziehung kann heute das geringste Schulkind mehr, als 
irgendein Atlantier gekonnt hat. Aber dafür konnte der Atlantier etwas anderes. 
Wenn er irgendein Wesen der Natur betrachtete, eine Pflanze zum Beispiel, 
konnte er ein ganz bestimmtes Gefühl in sich aufsteigen sehen. Für ihn hatte je-
de Pflanze einen bestimmten Gefühlswert. Während der heutige Mensch in einer 
gewissen gleichgültigen Weise an den Pflanzen vorbeigeht, stiegen in dem At-
lantier lebhafte Empfindungen und Gefühle auf. Ja, wenn wir weit genug zu-
rückgehen, bis in die Zeiten der ersten Atlantier, würden wir finden, daß sie 
auch noch nicht so lebhafte Farbenvorstellungen hatten wie der heutige Mensch. 
Wenn ein solcher Atlantier auf ein Veilchen zugegangen wäre, hätte er es nicht 



49 

 

so gesehen, wie es hier steht, sondern so, wie wenn hier eine Art Nebelgebilde 
aufstiege. Ebenso würde er bei einer Rose nicht die rote Farbe auf der Rose 
selbst gesehen haben, sondern eine rote Aura um die Rose herum, die rote Farbe 
frei schwebend. Wenn Sie sich jetzt irgendeinen Kristall ansehen, dann sehen 
Sie ihn, wenn es ein Rubin ist, rot gefärbt. Die ersten Atlantier aber würden bei 
einem solchen Kristall nicht die Farbe im Kristall gesehen haben. Er wäre ihnen 
erschienen wie umgeben von einem Strahlenkranz von Farben, und der Rubin 
würde ihnen gleichsam nur wie eine Art von Einschnitt in diesen Farbenkranz 
erschienen sein. Wenn Sie sich diesen Zeiten nähern, kommen Sie in eine urfer-
ne Vergangenheit, wo der Mensch überhaupt nicht mehr die Umrisse eines an-
dern Menschen gesehen haben würde, nicht mehr die Umrisse einer Pflanze oder 
eines Tieres. Wenn er sich einem andern Menschen näherte, der ihm feindlich 
gesinnt war, so nahm er vielmehr eine bräunlich–rötliche Farbe wahr. Nahm er 
eine schöne bläuliche Farbe wahr, so konnte er sich sagen: Dieser Mensch ist 
mir friedlich gesinnt. – So drückte sich ihm das Innenleben eines Menschen in 
solchen Farben aus. 

Gehen wir noch weiter zurück, dann kommen wir in jene urferne Vergan-
genheit des alten Lemurien, das zwischen Asien, Australien und Afrika lag. Da 
war nicht nur das Bewußtsein im Erkennen ein völlig anderes, sondern da war 
sogar alles, was man Willensimpuls nennen kann, anders. Der Wille wirkte noch 
magisch, er hatte eine Kraft über die übrigen Gegenstände; er zeigte sich wie 
eine Naturkraft, die auf die andern Gegenstände wirkt. Wenn der Lemurier seine 
Hand über eine Pflanze hielt und seinen Willen hineinversenkte, konnte er durch 
seinen bloßen Willen diese Pflanze rasch wachsen machen. 

Die Kräfte draußen in der Natur sind keine andern als die im Menschen be-
findlichen. Dadurch daß der Mensch ein abgeschlossenes Wesen geworden ist, 
eingeschlossen in eine Haut, sind seine Kräfte immer mehr den Kräften der Na-
tur entfernter, immer unähnlicher geworden. Am unähnlichsten den Kräften der 
Natur ist das menschliche Denken. Das Kombinieren und Rechnen ist dem, was 
als solches in der Natur draußen vorhanden ist, am allerfremdesten. Dennoch, 
wenn Sie weit genug zurückgehen könnten, würden Sie sehen, daß es damals 
Wesen gegeben hat, die geistigen Vorfahren der Menschheit, welche es für einen 
– vergleichsweise – großen Unsinn angesehen hätten, zu sagen: Ich fasse einen 
Begriff von irgendeinem Außending. – Das hätten sie gar nicht sagen können, 
sondern sie hätten den Begriff gleichsam gesehen, und zwar als Tätigkeit, sogar 
als Wesenheit gesehen. Wer sich heute von irgendeinem Ding einen Begriff bil-
det, hat sich vorzustellen, daß dieses Ding ursprünglich von demselben Begriff 
gebildet worden ist. Sie bekommen eine Vorstellung davon, wenn Sie sich an 
den Vorgang irgendeines menschlichen Hervorbringens erinnern. Sie können 
sich einen Begriff von einer fertigen Uhr, dem Mechanismus des Werkes, dem 



50 

Vorwärtsgang der Zeiger bilden. Sie könnten das niemals, wenn nicht einmal 
einer vor Ihnen als Uhrmacher dagewesen wäre und vorgedacht hätte, was Sie 
jetzt nachdenken. Was er hineingelegt hat, denken Sie nach. 

Alle Begriffe, die sich der Mensch heute bilden kann, alles was das Denken 
heute tut, hat in unserer Vergangenheit als Wirklichkeit existiert, die erst in die 
Dinge hineingelegt wurde. Ein jedes Wesen wird begriffen durch seinen Begriff. 
Einmal wurde ein jedes Wesen nach diesem Begriff geformt. Es war in der Welt 
nicht anders, als es heute in der menschlichen Kunst ist: Die Begriffe, die sich 
der Mensch heute macht, sind ursprünglich in die Dinge hineingelegt. Würden 
Sie noch weiter zurückgehen, würden Sie sehen, wie diese Menschen niemals 
hätten sagen können: Ich bilde mir einen Begriff, indem ich die Dinge anschaue 
–, sondern sie haben wirklich gesehen, was da geschehen ist, wie da der Begriff 
hineingelegt worden ist. Sie haben gleichsam den Werkmeistern der Dinge zu-
geschaut. 

Da bekommen Sie den Unterschied zwischen dem heutigen Verstande des 
Menschen und jenem Intellekt der damaligen Zeit, den wir den schöpferischen 
zu nennen haben. Wenn Sie aber diese Wesen kennenlernen würden, die noch 
aus eigener Anschauung von dem schöpferischen Verstande gewußt haben, im 
Gegensatz zu dem heutigen bloß aufnehmenden Verstande, würden Sie finden, 
daß diese Wesen ganz anders waren. Sie waren noch nicht in einem Menschen-
leibe verkörpert. Was heute in den menschlichen Hüllen wohnt, war damals 
noch in dem Schoß der göttlich-geistigen Wesenheiten beschlossen.  

Wir sind unmerklich über den Zeitpunkt der Erdenentwickelung hinwegge-
schritten, der sich uns vergleichsweise so darstellen würde: Unten auf der Erde 
gab es schon ein physisches Leben, es waren dort unten Wesenheiten, ganz an-
dere, aber ähnlich den heutigen Mineralien, Pflanzen und Tieren, und dann We-
senheiten, die nicht Menschen waren, die aber zwischen den Tieren und Men-
schen standen und reif waren, die menschliche Seele zu empfangen. Sie waren 
so weit organisiert, daß sie die menschliche Seele aufnehmen konnten. Nur ver-
gleichsweise kann man sagen, wie man sich das zu denken hat: Unten auf der 
Erde wandelten die Menschen umher, die eigentlich noch Tiermenschen waren. 
Stellen Sie sich nun die menschlichen Körper als einzelne Schwämmchen vor 
und die Seelen als Wassertropfen, die alle zusammen noch zu einer gemeinsa-
men Wassermasse vereinigt waren; die physische Erde mit dem ganzen Ge-
wimmel von Wesenheiten, gleichsam eingehüllt – wie von der heutigen Lufthül-
le – von einer seelischen Hülle. In dieser war noch alles ungesondert, wie die 
Wassertropfen. Und so, wie wenn Sie nun die Wassermasse von den Schwämm-
chen aufsaugen lassen, wo dann jedes einen einzelnen Tropfen für sich be-
kommt, so war es in der damaligen Zeit. Was einheitliche Seelensubstanz war, 
wurde aufgesogen von den einzelnen Menschenleibern, verteilt auf die einzelnen 



51 

 

Menschenleiber. Dadurch entstand erst die menschliche Seele. Niemals würde 
ohne diesen Prozeß die menschliche Substanz sich in viele einzelne Individuali-
täten getrennt haben. 

Damit aber beginnt auch der Prozeß, durch den sich der Mensch allmählich 
von der Umgebung abtrennt, und dadurch bekommt er auch ein besonderes ge-
genständliches Bewußtsein. Vorher hatte er das Bewußtsein, welches sich nicht 
Begriffe bildete, sondern die Seele war selbst noch ganz in der Weltenseele, und 
sie empfing von der gemeinschaftlichen Weltenseele wie von innen heraus ihre 
ganze Weisheit. Sie brauchte nicht nach außen zu schauen. Wirklich könnte man 
sagen, diese gemeinsame Weltenseele konnte noch alles; sie hat nach den ge-
meinsamen Begriffen alles, was heute auf der Erde ist, gebildet. Diese Begriffe 
bekamen die Menschen, indem von der gemeinsamen Weltenseele jener Tropfen 
der Weisheit gegeben wurde. Das ist der Unterschied zwischen dem uralten 
Wissen, bevor es einmal im Fleische verkörpert war, und dem heutigen Wissen, 
das entsteht, indem der Mensch sich nach außen richtet. 

In dem Augenblick, wo der Mensch nicht mehr mit den Sinnen wahrnimmt, 
sinkt heute sein Inneres in das unbestimmte Dunkel hinunter, das wir traumlosen 
Schlaf nennen. Vom Menschen bleibt beim Schlafe der physische Körper und 
der Ätherkörper liegen, der Astralkörper begibt sich heraus. Was ist es im Men-
schen, das die äußere Welt wahrnimmt? Der Astralleib nimmt die Farben und 
Töne wahr. Der Astralleib erlebt eine Lust, wenn er irgend etwas Lustvolles ge-
nießt, der Astralleib empfindet den Schmerz als solchen. Dieser Astralleib kann 
aber heute im Menschen nichts bewirken, wenn er nicht im physischen Leibe 
darin ist, denn er braucht, um seine Umgebung wahrzunehmen, Augen, Ohren, 
die ganzen physischen Werkzeuge auch für Lust, Leid, Schmerz, Freude und so 
weiter. Zwar ist der physische Leib das bloße Werkzeug, aber er ist notwendig 
für den heutigen Astralleib. Im Augenblick wo der astralische Leib aus dem 
physischen Leib heraus ist, nimmt er nicht mehr wahr. 

Dieser Astralleib ist ganz derselbe, welcher früher in der gemeinsamen, die 
Erde umgebenden Seelensubstanz darin war. Wenn Sie alle Astralleiber ausson-
dern und zusammensetzen, würden Sie bekommen, was als astrale oder Seelen-
substanz die Menschen damals umgeben hat. Wenn man heute alle Menschen, 
wie sie auf der Erde sind, in Schlaf bringen könnte, so daß also das ganze Men-
schengeschlecht schlafen würde, und man würde dann alle Astralleiber heraus-
heben und mit der übrigen Substanz mischen, so würde man sehen, wie der 
traumlose Schlaf vollständig aufhört. Zwar würden die Seelen nicht durch die 
äußeren Werkzeuge Farben und Töne wahrnehmen, aber an allen diesen Astral-
leibern würden Farben aufzusteigen beginnen und ringsherum sich fortwährend 
verwandelnde Farbenbilder schweben, und innerhalb finge es an zu tönen. Das 



52 

alles würde dann wiederum die Erde umgeben, so wie es in jener Zeit war, bevor 
die erste Verkörperung irgendeiner Seele stattfand.  

Die Verdunkelung jenes uralten Bewußtseinszustandes, die Sie heute aus Ih-
rem traumlosen Schlaf kennen, ist dadurch eingetreten, daß die gemeinsame ast-
rale Substanz durch die Weltseele in einzelne Teile getrennt wurde und die ein-
zelnen Teile in menschliche Leiber hineinzogen. Noch weiter können Sie gehen. 
Was heute Nacht ist, was heute für die Menschen in ein unbestimmtes Dunkel 
hinuntersinkt, war zu einer Zeit, von der wir jetzt sprechen, durchaus lichterfüllt, 
von Wahrnehmungen der geistigen Welt erfüllt, war durchaus Tag. So daß Sie 
also jetzt zu einem Zustande der Menschheit geführt sind, wo die ganze 
Menschheit astral wahrgenommen hat, allerdings nicht in einem physischen 
Leibe. 

Nun stellen Sie sich einmal die Frage: Was hat denn die Menschheit seit je-
ner Zeit eigentlich gewonnen? Was ist denn hinzugekommen zu dem, was sie 
schon hatte? Was hat sich der Mensch durch die fleischliche Verkörperung er-
worben? – Er hat sich die Möglichkeit erworben, zu sich «Ich» zu sagen. Das 
ganze Bewußtsein, so hellseherisch es auch war, war bloß ein mehr oder weni-
ger gesteigertes Traumbewußtsein. Selbstbewußt waren die Menschen noch 
nicht. Dies hat die Menschheit also gewonnen. Das ist das eigentliche Geschenk 
Gottes, wovon die religiösen Urkunden, wie die Bibel, berichten: daß in der 
Zeit, als die Menschheit sich verkörperte, den Menschen das Selbstbewußtsein 
geschenkt worden ist. Das haben die Menschen früher nicht gekannt, und dieses 
Selbstbewußtsein wird sich in der gegenwärtigen Menschheit immer mehr stei-
gern. Es ist das, was sich von jener Zeit an, die wir nicht mehr in dumpfem oder 
hellseherischem Bewußtsein verbringen, geoffenbart hat: das «Ich bin», und das 
wir mit keinem andern Namen nennen können, als: «Ich bin der Ich-bin.» Da 
haben Sie das Jahvewort: «Ich bin, der da war, der da ist und der da sein wird.» 

So sind wir zurückgekommen auf eine Zeit, wo dieses Ich-bin-Wort noch 
ausgelöscht war. Im Menschen war es noch nicht vorhanden. Der Mensch hatte 
ein Bewußtsein, das ihm eingegossen war, das er sich nicht dadurch erwarb, daß 
er die äußeren Gegenstände ansah. Wo war ein Ich-bin-Bewußtsein? Dieses 
Selbstbewußtsein hatten göttliche Wesenheiten. Menschliche Wesenheiten ha-
ben es nach der physischen Einverleibung bekommen. Da haben Sie den Unter-
schied zwischen dem, was man im Christentum den Heiligen Geist nennt und 
dem Geist an sich. Der Heilige Geist ist derjenige, der oben, vor der Verkörpe-
rung, das Selbstbewußtsein hatte, und der Geist an sich ist der, welcher im Men-
schen das Ich-Bewußtsein hatte. So daß Sie, wenn Sie alle Ich-Bewußtseine zu-
sammenwerfen und damit auch von dem Egoismus trennen würden, den Heili-
gen Geist wiederum bekommen würden. 



53 

 

Nun haben Sie das, wovon wir ausgegangen sind, in die radikalste Form ge-
kleidet. Wir sind zurückgegangen zu einer ganz sonderbaren Art von Lehre. 
Während heute so gelehrt wird, daß Mensch dem Menschen gegenübertritt und 
dem Schüler gesagt wird: So sind die Dinge –, war damals nur eines möglich: 
ein solches Lehren, das zu gleicher Zeit Arbeit, Tun war. Es war ein Ausgießen 
der Weisheit in die einzelnen Wesen. Nicht von außen kam die Weisheit; von 
innen floß sie den Menschen zu, ein Vorgang, den heute nur noch der Einge-
weihte kennt. Würden Sie nun die Zeiten durchmessen von derjenigen, die ich 
eben charakterisiert habe, wo es kein Lehren, sondern nur ein Erleuchten von 
innen heraus gab, bis zu unserer Zeit, so würden Sie eine Zwischenzeit finden, 
in welcher die Menschen sozusagen halb in dem einen und halb in dem andern 
Zustand waren. Das war die Mitte der atlantischen Zeit. Da konnte der Mensch 
schon bestimmte Umrisse der Dinge erkennen, da konnte er sehen, wie sich nach 
und nach die Farbe an die Oberfläche der Gegenstände legte, sehen, wie die ein-
zelnen Dinge Eigenschaften bekamen. Aber er sah das nur so, wie wenn alles in 
einem Farbennebel eingehüllt wäre. Er hörte noch die ganze Welt durchtönt von 
Tönen, die weise Töne waren, die ihm etwas sagten und ihm Kunde von andern 
Wesen brachten. Das alles ging aber noch sehr durcheinander in diesem Zwi-
schenzustand. Das war auch die Zeit, wo eine Lehre begann, die sich allmählich 
zu der späteren Art und Weise der religiösen Mitteilungen an die Menschen um-
gestaltet hat. 

Wenn wir in die alte atlantische Zeit zurückgehen könnten, würden wir eine 
große Adeptenschule finden. Daß heute jemand Weisheit in sich aufnehmen 
kann, ist dadurch möglich, daß die damaligen turanischen Adepten Schüler ge-
habt haben; ihre Schüler haben wieder andere unterwiesen bis zu unserer Zeit 
heran, so daß eine direkte Tradition zurückführt bis zu der turanischen Adepten-
schule hin. Damals mußte man Rücksicht darauf nehmen, daß die Menschen in 
einem Zwischenzustande waren, wo sie erst einen Teil der heutigen Wahrneh-
mungsart hatten. Sie konnten erst in unbestimmten Umrissen die Gegenstände 
erkennen. Aber sie haben zum Teil auch noch von innen heraus die Wahrheit 
bekommen können. Bis fünf hätten damals die wenigsten Menschen zählen 
können. Ohne Selbstbewußtsein ist das nicht möglich. Aber sie konnten auf-
nehmen, was auf ihr Inneres, auf ihr halb somnambules Bewußtsein reflektiert 
wurde. Man mußte sie erleuchten, wollte man ihnen die höchste Weisheit bei-
bringen. Aber man mußte sie ihnen bildlich beibringen, und dazu hatten die 
turanischen Adepten gewisse Methoden. Sie hätten das nicht in der Weise ge-
konnt, wie man es heute mit einem Vortrag tut. Die Adepten selbst waren der 
Menschheit weit voraus und haben das alles selbst gewußt, aber die übrige 
Menschheit war noch außerordentlich primitiv. Man versetzte die Menschen in 
einen hypnotischen Zustand, um ihnen Weisheit beizubringen. Was heute Un-



54 

recht ist, das war dazumal etwas ganz Normales. In eine Art von Schlafzustand 
wurde der Mensch versetzt, und diesen Schlafzustand benutzte man, um ihn in 
der folgenden Weise zu erleuchten. Vor der ersten Einkörperung der menschli-
chen Seele in den Leib gab es keine Nacht, da waren alle Menschen erleuchtet. 
Da war der traumlose Schlaf gerade das, worin die Menschen Wahrnehmungen 
hatten. Jetzt hatten sie das schon nicht mehr. Das war verschwunden, und sie 
hatten dafür die Fähigkeit eingetauscht, daß sie die Gegenstände in allgemeinen 
Umrissen sahen. So weit an äußeren Wahrnehmungen ein Zufluß da war, so viel 
war an dem inneren Wahrnehmen verlorengegangen. Aber nun hatte man bei 
den Adepten gewisse Fähigkeiten ausgebildet. Man hatte das gelernt, was man 
heute die okkulte Schrift nennt, was man heute auch das okkulte Sprechen nen-
nen würde. Sie alle wissen, daß es sogenannte Mantrams gibt, gewisse Urform-
ein der Gebete, daß in dem Laut der Sprache eine bestimmte Wirkung liegt. So 
waren auch die ersten Worte des Johannes-Evangeliums beschaffen. Wenn es 
hier heißt: «Im Urbeginne war das Wort» –, so liegt in dem «Ur», in dem «Be-
ginne» ein bestimmter Wert, der ursprünglich überhaupt in den ersten Worten 
des Johannes-Evangeliums gelegen hat. Das alles ist aber doch nur schattenhaft 
gegen das, was damals als Tonzusammensetzung in der Adeptenschule ange-
wendet wurde. Dadurch wurde das ersetzt, was der damalige Mensch an Er-
leuchtungsfähigkeit verloren hatte. Von dem andern Menschen, der ein Einge-
weihter war, konnte er diese Erleuchtung wieder im hypnotischen Schlaf erhal-
ten, so daß diese Schüler von ihren vorgeschrittenen Mitbrüdern eine Art künst-
licher Erleuchtung empfingen, wodurch der Mensch wiederum in jener W'elt, 
die ihn immer umgeben hatte, die Geister am Werke sah, wie vordem, bevor die 
Menschenseele sich verkörpert hatte. Das erlebten die Schüler der turanischen 
Zeit, so waren die ersten religiösen Unterweisungen, so wurden ihnen die Welt-
gesetze beigebracht. Und von jenen Erleuchtungen her empfing man Formeln 
und Zeichnungen, denn auch durch Zeichnungen konnte man wirken, wenn die 
Linie eine ganz bestimmte Gesetzmäßigkeit hatte, wirkte sie so, daß sie dem 
Menschen große Weltengeheimnisse beibringen konnte. Wenn Sie einem Men-
schen einen Wirbel hinzeichneten, er hätte diesen Wirbel mit seinen offenen 
Augen nicht gesehen. Wurde ihm dieser Wirbel aber im hypnotischen Schlaf 
vorgehalten oder auch abgeklopft, dann hätte dies ganz besondere Empfindun-
gen hervorgerufen, zum Beispiel so, wie sich eine Pflanze bis zum Samenkorn 
entwickelt und aus dem Samenkorn eine neue Pflanze wird. Solche Formeln, 
solche Linien wurden dann von diesen Adeptenschulen aus überliefert und spä-
ter durch die verschiedenen Religionsstifter den Völkern gegeben. 

Je weiter wir zurückgehen, desto mehr ist das, was als Seele auf die einzel-
nen Menschen verteilt wurde, eine einheitliche Seele. Dadurch, daß die einzel-
nen Seelen verteilt und voneinander abgeschlossen wurden, sind sie verschieden 



55 

 

geworden. Im Schlaf sind heute noch alle Astralleiber einander ähnlich; am Ta-
ge sehen sie ziemlich verschieden aus. So war es auch in diesem hypnotischen 
Zustande, wo eigentlich die Astralleiber unterrichtet wurden, die dann alle ziem-
lich gleich waren. Da konnte man allen eine gewisse Urweisheit mitteilen. Als 
aber dem Menschen diese Fähigkeit, auf eine solche Art Weisheit zu empfan-
gen, abhanden gekommen war, mußte man im alten Indien so lehren, wie der 
indische Leib es erforderte, in Persien, wie der persische Leib es erforderte, und 
wiederum anders in Griechenland, in Ägypten und bei den Germanen. Das er-
forderten die äußeren physischen Leiber nach den verschiedenen Einflüssen, die 
auf sie ausgeübt wurden. Das hatten die Religions-Urstifter in jene Formen hin-
eingegossen, die uns heute als die ägyptische Hermeslehre überliefert werden, 
als die Lehre Zarathustras und so weiter. 

Aber in allen Grundformen der wirklichen Religionen lebt dasjenige, 
wodurch sie entstanden sind. Jene Erleuchtung, welche der Mensch früher emp-
fangen hat, ist ja auch etwas ganz anderes, als es heute geschehen kann. Das war 
eine Mitteilung nicht durch Lehren, sondern durch Leben. Das ist eine viel inti-
mere Art, wie der Schüler da dem Lehrer gegenübersteht. Sie können sich eine 
Vorstellung davon machen, daß beispielsweise der Wirbel direkt Empfindungen 
anregte. Heute teilt man Begriffe mit, und die Empfindungen müssen sich erst 
an den Begriffen entzünden. Aber gerade aus dieser Art der Einwirkung durch 
das Leben sind die Religionsformeln entstanden. So war gerade die siebenglied-
rige Natur des Menschen etwas, was in der Adeptenschule der Turanier mitge-
teilt worden ist. So aber sind sie im Vaterunser heute noch als Gedanken verbor-
gen. Dieses Vaterunser ist der Ausdruck der siebengliedrigen Menschennatur. 

Dem Schüler der turanischen Adepten wurde es dadurch klargemacht, daß 
man ihm eine Tonskala als Sinnbild für die sieben Glieder des Menschen zu Ge-
hör brachte, vermischt mit bestimmten Farbenvorstellungen und einer Aromas-
kala. Was in der siebengliedrigen Harmonieskala lag, das stieg in ihm als inne-
res Erlebnis auf, wozu das, was äußerlich da war, nur ein Mittel darstellte. Das 
gossen die großen Religionsstifter in gewisse Formeln, und das goß auch der 
größte von ihnen in das Vaterunser, und ein jeder, der das Vaterunser betet, hat 
die Wirkung des Vaterunsers. 

Das Vaterunser ist ein Gebet, das als solches kein Mantram ist. Es wird sei-
ne Bedeutung noch haben, wenn Tausende und aber Tausende von Jahren vo-
rübergegangen sind, denn es ist ein Gedankenmantram. In die Gedanken hinein-
gegossen wurde die Wirkung des Vaterunsers, und ebenso wahr, wie es ist, daß 
der Mensch ganz gut verdauen kann, ohne daß er sich erst von einem Physiolo-
gen sagen läßt, worin die Wirkung des Verdauungsprozesses besteht, ebenso 
wahr ist es, daß der, der das Vaterunser betet, die Wirkung des Vaterunsers ver-
spürt, auch wenn er sich das nicht sagen läßt. Die Wirkung des Vaterunsers ist 



56 

da, denn sie liegt in der Gewalt der Gedanken selbst. Allerdings kommt noch 
eine höhere Erkenntnis hinzu, die dem Vaterunser eine tiefere Bedeutung ver-
leiht, und keiner darf sich dieser verschließen. So ist der Weg, welchen die reli-
giösen Wahrheiten gemacht haben. 

Ihre Seelen, die heute in Ihren Leibern leben, lebten einstmals in der ge-
meinsamen göttlichen Geistsubstanz und wurden dort somnambul erleuchtet. 
Ohne Ich-Bewußtsein konnten sie wahrnehmen, wie die geistig-göttlichen Kräf-
te schaffen. Dann wurden die Seelen eingegliedert. Dadurch wurde ihnen diese 
Wahrnehmung immer mehr verdunkelt und sogar die Möglichkeit genommen, 
diesen Zustand künstlich hervorzurufen, wie er noch in der turanischen Adep-
tenschule hergestellt werden konnte. Nur ein Nachklang der Empfindungen, die 
von Mensch zu Mensch mitgeteilt werden können, sind die religiösen Lehren 
und Formeln, die aus jener Urweisheit herausgeholt sind, welche die Welt selbst 
geschaffen hat. Die Weisheit des Alten Testamentes ist wie gesprochen von den 
Urideen, von der Urweisheit, die den Dingen zugrunde liegt und die Ihre Seele 
einstmals gehabt hat. In der Zukunft wird es nun so sein, daß die Menschen das, 
was sie ursprünglich im dumpfen Traumbewußtsein besessen haben, wiederum, 
aber jetzt in hellem, klarem Bewußtsein, aus der Seele heraus haben werden. 
Der Mensch wird sein gegenwärtiges helles, klares Bewußtsein haben und dazu 
die Erleuchtung. Zur Erlangung des Selbstbewußtseins mußte der Mensch die 
ursprüngliche Hellsichtigkeit aufgeben, und je mehr diese ursprüngliche Hell-
sichtigkeit heruntergedämpft wurde, desto mehr ging das innere Ich-Bewußtsein 
auf. Wird das einmal an seinem Gipfel angelangt sein, so wird der Mensch bei 
seiner letzten Inkarnation angekommen sein, in sich als Frucht seines Lebens die 
alte Hellsichtigkeit und ein neuerworbenes Element noch dazu. 

Immer wieder hört man die Phrase, die Menschen müßten nach und nach in 
einem Allbewußtsein aufgehen. Das wäre die Erlösung, wenn sie ihr heutiges 
Bewußtsein verlören und in einem Allbewußtsein aufgingen. So verhält es sich 
aber nicht. Das Ich–Bewußtsein, das einstmals gar nicht da war, wird noch nach 
der letzten Verkörperung bestehen. Was sich aus der gemeinsamen geistigen 
Substanz herausgegliedert hat, wird wieder zusammenfließen. Aber das stellen 
Sie sich jetzt so vor: Ursprünglich hatten Sie klares Wasser, das ist aufgesogen 
worden von den vielen Schwämmchen. Während dieser Absonderung wird je-
doch alles aufgenommen, was aus der Umgebung aufgenommen werden kann. 
Jeder Tropfen färbt sich mit einer ganz bestimmten Färbung. Wenn die 
Schwämmchen wieder ausgedrückt werden, dann bringt ein jedes seine Farbe 
mit. Das ist eine Mannigfaltigkeit von Farben, schillernd, schöner als es jemals 
vorher hätte sein können. So bringt ein jeder Mensch, wenn er wieder in das 
Allgeistige zurückkehrt, seine besondere Färbung mit. Das ist sein individuelles 
Bewußtsein, das unverlierbar ist. Ein Zusammenklang von allen Bewußtseinen, 



57 

 

eine Harmonie wird das Allbewußtsein sein. In Freiheit werden die Wesen, die 
durch die Menschheit gegangen sind, eine Einheit sein. Sie werden viele blei-
ben, doch weil sie eine Einheit sein wollen, aber nicht gezwungen werden, eine 
Einheit zu bilden, daher werden sie eine Einheit sein. Jeder hat sein Bewußtsein 
erhalten, und alle zusammen bilden durch ihren Willen ein einheitliches Be-
wußtsein. So müssen wir uns Anfang und Ende unseres heutigen Weltenprozes-
ses vorstellen. 

Nicht Phrasen dürfen wir gebrauchen, sondern wir müssen die Dinge so, wie 
sie sind, betrachten. Das Reden vom «Aufgehen in einem Allbewußtsein» ist 
eine pantheistische Phrase. Gerade wenn wir vom Ewigkeitsstandpunkt spre-
chen, werden wir uns einen Satz vor die Seele hinstellen müssen, der uns an-
zeigt, daß die Menschheit nicht umsonst da war, daß sie eine Bedeutung im 
Weltenall hatte. Mit andern Worten, der, der sich auf das Studium der Welten-
tatsachen einläßt, sagt sich zuletzt, daß der Mensch dazu berufen ist, etwas mit 
beizutragen, diesem Leben einen Sinn zu geben. Er hat zuletzt am Altar der 
Gottheit das Stück, das er sich selbst erworben hat, niederzulegen. Und daraus 
wird das Gewebe gewoben werden, wie es so schön heißt, das der ganze Erden-
geist webt. Das enthält alle menschlichen Iche, und Goethe hat als ein wirklicher 
Eingeweihter gesprochen, wenn er als einen realen Prozeß schildert: 

In Lebensfluten, im Tatensturm 
Wall ich auf und ab, 
Webe hin und her! 
Geburt und Grab, 
Ein ewiges Meer, 
Ein wechselnd Weben, 
Ein glühend Leben, 
So schaff ich am sausenden Webstuhl der Zeit 
Und wirke der Gottheit lebendiges Kleid. 

Die Gottheit wird das unsterbliche Kleid tragen, wenn die Erde ihre Vollen-
dung erreicht haben wird, und die einzelnen Menschen werden das Gewebe bei 
ihrem Hinaufbewegen durch die einzelnen Verkörperungen, in ihrem Durchgang 
durch Geburt und Tod, gewoben haben. (Das Vaterunser – Eine esoterische Be-
trachtung, Zweiter Vortrag, Berlin, 18. Februar 1907, GA 96, S. 221-236) 



58 

Einleitung des Johannes-Evangeliums ist ein 
meditatives Gebet 
Der Mensch muß sich abschließen gegen die Außenwelt. Dann muß er in der 
Seele ewige Wahrheiten aufgehen lassen. Eine neue Welt geht dann rings um 
ihn auf. 

Was der Christus Jesus auf der Erde tat, konnte nur in der richtigen Weise 
beurteilt werden, wenn man sich in eine höhere Welt versetzte. Was man phy-
sisch mit Jesus erlebt hatte, wurde erst durchschaubar, wenn man es astral wahr-
nahm. Wollte man erleben, was der Christus Jesus getan hatte, so mußte man 
durch das geeignete christliche Meditieren sich in einen solchen Zustand verset-
zen, durch den man zum Seelenverständnis des Christus kam. 

Das spricht Johannes in seinem Evangelium zuerst in der Einleitung aus. Es 
ist ein meditatives Gebet, vom Anfang bis zu dem Satze «die Finsternisse be-
griffen nicht das Licht». Wenn die Seele erlebt, was in diesen Sätzen liegt, dann 
werden die Kräfte erweckt, um den Inhalt von Kapitel eins bis zwölf zu verste-
hen. «Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und ein Gott war 
das Wort.» Diese alte Wahrheit wurde in allen alten Mysterien, besonders in de-
nen mit ägyptischer Färbung, anschaulich dargestellt. (Das Johannes-
Evangelium als Einweihungsurkunde, erster Vortrag, Köln, 12. Februar 1906, 
GA 97, S. 38) 

Das Vaterunser. Gebet und Meditation 
In all den gebetsartigen Formeln und sonstigen Weisheitssprüchen und derglei-
chen, die uns überkommen sind von den großen Religionen, liegt überall viel 
von den tiefen Geheimnissen des Daseins. Wir müssen uns nur darüber klar sein, 
daß alle die verschiedenen Religionen das Gebet hatten, daß sie sich allerdings 
in einer bestimmten Art unterschieden, indem die einen das Gebet mehr in der 
Form der sogenannten Meditation, das Christentum und einige andere Religio-
nen dagegen das eigentliche, wirkliche Gebet hatten, wie es unter diesem Na-
men heute bekannt ist. Meditationen haben vorzugsweise die orientalischen Re-
ligionen. Meditation ist ein Sich-Versenken in einen geistigen Inhalt, und zwar 
so, daß der Betreffende in diesem geistigen Inhalt, in den er sich versenkt, ein 
Zusammengehen mit dem geistig-göttlichen Urgrund der Welt findet. Also fas-
sen Sie das richtig auf: Es gibt Religionen, die ihren Angehörigen Meditations-
formeln geben, zum Beispiel bestimmte gebetsartige Formeln, in die man sich 
versenkt und in deren Versenkung man fühlt, wie der Strom des göttlich-
geistigen Lebens die Seele durchzieht, und der Mensch in diesen Momenten in 
dem göttlichen Urgrund des Geistigen aufgeht. Diese Formeln sind aber mehr 



59 

 

Gedankeninhalt. Im Grunde genommen ist das christliche Gebet auch nichts an-
deres, nur ist sein Inhalt ein mehr empfindungs- und gefühlsmäßiger. Der Christ 
versenkt sich mehr auf dem Wege der Empfindung und des Gefühls in das gött-
liche Wesen, das die Welt durchströmt. 

Man darf aber nicht glauben, daß das christliche Gebet immer in einem sol-
chen Sinne aufgefaßt wurde oder überhaupt so aufgefaßt werden kann, wie es 
heute vielfach geschieht. Es gibt ein christliches Urgebet, in dem der Christus 
Jesus selbst, so klar als es irgend möglich ist, darauf hingewiesen hat, welche 
Stimmung für den Christen im Gebet notwendig ist. Und dieses Urgebet ist ein-
fach das: «Vater, ist es möglich, so laß diesen Kelch an mir vorübergehen, doch 
nicht mein, sondern dein Wille geschehe.» Fassen wir einmal diese letzten Wor-
te ins Auge. Wir haben es zunächst mit einer wirklichen Bitte zu tun: das Vor-
übergehenlassen des Kelches, aber zu gleicher Zeit mit einem völligen Aufge-
hen in dem Willen des Göttlich-Geistigen: «Doch nicht mein, sondern dein Wil-
le geschehe.» Diese Stimmung, daß man während des Gebets den Willen des 
Göttlich-Geistigen durch sich hindurchwirken läßt, aufgeht darin, nichts für sich 
will, sondern in sich die Gottheit wollen läßt, diese Stimmung muß als eine Un-
terströmung, ein Grundton das Gebet durchdringen, wenn es christlich sein soll. 

Klar ist, wie unmöglich es ist, hierdurch ein egoistisches Gebet zu haben. Es 
ist ja schon auch aus andern Gründen unmöglich, ein egoistisches Gebet zu Gott 
zu schicken, denn der eine würde bitten um Regen, der Nachbar um Sonnen-
schein, beide würden bitten aus ihrem Egoismus heraus, ganz abgesehen von 
dem Falle, wo zwei Heere kampfbereit einander gegenüberstehen, und jedes bit-
tet, daß ihm der Sieg verliehen werde, was ja ganz ausgeschlossen ist. Aber 
wenn man den Unterton, den Grundton hat, «nicht mein, sondern dein Wille ge-
schehe», dann kann man um alles bitten, dann ist das ein Aufgehen in dem gött-
lich-geistigen Willen. Ich möchte um das bitten, aber ich stelle es der göttlich-
geistigen Wesenheit anheim, zu entscheiden, ob es mir werden soll oder nicht. 

Dies ist die Grundstimmung des christlichen Gebets, und von diesem Ge-
sichtspunkte aus ging nun das umfassendste, universellste Gebet der christlichen 
Überlieferung: Das Vaterunser, das nach der christlichen Überlieferung von 
Christus Jesus selbst gelehrt worden ist. Dieses gehört tatsächlich zu den aller-
tiefsten Gebeten der Welt. Wir können nur heute nicht mehr die ganze volle Tie-
fe des Vaterunsers ermessen, wie es die Ursprache ergeben hat, in der es gelehrt 
wurde. Aber der Gedankeninhalt ist ein so gewaltiger, daß er in keiner Sprache 
auch nur irgendwie Einbuße erleiden könnte. 

Wenn Sie zu den Gebeten anderer Völker gehen, dann finden Sie überall da, 
wo die Religionen in ihrer Blüte stehen, ihre Höhe erreicht haben, Gebete in 
dem Sinne, der Ihnen charakterisiert worden ist. Solche Gebete haben allerdings 
dann, wenn die verschiedenen Religionen heruntergekommen sind, einen weni-



60 

ger richtigen Charakter angenommen: Sie sind zu Zauberformeln geworden, zu 
Mitteln des Götzendienstes, und in der Zeit, in der Christus Jesus die Seinigen 
beten lehrte, waren viele, viele solcher Zauberformeln – die ja alle da, wo sie 
entstanden sind, etwas Tiefes bedeuteten – im Gebrauch. Solche Zauberformeln 
bezogen sich immer auf das, was man äußerlich gerne hatte, also gerade auch 
auf eine egoistische, von persönlichen Wünschen erfüllte Bitte. So sollen die 
Christen nicht beten, lehrte der Herr. Das ist ein Gebet, das sich auf Äußeres be-
zieht. Der Christ soll so beten, daß sein Gebet im stillen Kämmerlein geschieht, 
und das ist das Innerste der menschlichen Seele, jener Teil, in dem sich der 
Mensch mit der göttlich-geistigen Wesenheit verbinden kann. Klar müssen wir 
uns ja sein, daß in jedem Menschen etwas lebt, das wir als einen Tropfen aus 
dem Meere des Göttlichen bezeichnen können, daß etwas in jedem Menschen 
ist, was Gott gleich ist. Es wäre aber ganz falsch, zu denken, daß deshalb der 
Mensch selbst Gott gleich sei. Wenn man sagt: Etwas ist im Menschen, das Gott 
gleich ist –, so heißt das noch nicht, auch der Mensch selbst ist Gott gleich, denn 
ein Tropfen aus dem Meere ist seiner Substanz nach dem Meere gleich, aber der 
Tropfen ist doch nicht das Meer. So ist die menschliche Seele ein Tropfen aus 
dem Meere der Gottheit, aber sie ist nicht Gott, und so wie der Tropfen sich mit 
seiner eigenen Substanz vereinigen kann, wenn Sie ihn ins Meer gießen, so ver-
einigt sich die Seele als ein Tropfen der Gottheit in geistiger Weise in Gebet o-
der Meditation mit ihrem Gott. Dieses Vereinigen der Seele mit ihrem Gott heißt 
Christus Jesus, das Beten im stillen Kämmerlein. 

Wenn wir nun zunächst charakterisiert haben, welches die Gesinnung des 
christlichen Gebetes und die Forderung bei diesem Gebet in bezug auf die 
christliche, menschliche Gesinnung ist, dann werden wir uns nun den Inhalt des 
Vaterunsers selbst vor die Seele rücken können. Gesagt wurde Ihnen, daß das 
Vaterunser das umfassendste Gebet ist. Deshalb werden Sie es mit mir für nötig 
finden, daß wir, um das Vaterunser zu verstehen, einmal eine ganz umfassende 
Weltbetrachtung anstellen. Es wird ein weiter Umweg notwendig sein, das Va-
terunser zu begreifen. Wir müssen von einem gewissen Gesichtspunkte aus das 
Wesen des Menschen betrachten. Sie wissen, daß wir das so tun, wie die Geis-
tesforschung der Jahrtausende es immer betrachtet hat. Führen wir uns das noch 
einmal rasch vor die Seele. 

Wenn ein Mensch vor uns steht, so steht da zunächst der physische Leib, 
den er in seinen Stoffen und Kräften mit allen Mineralien und scheinbar leblosen 
Naturprodukten gemeinsam hat. Dieser physische Leib des Menschen ist aber 
nicht, wie etwa der materialistische Sinn meint, allein in dem Raume vor uns, 
sondern er ist nur das allerunterste der Glieder der menschlichen Wesenheit. Als 
nächstes Glied unterscheiden wir den Ätherleib oder Lebensleib des Menschen, 
den er gemeinschaftlich mit den Pflanzen und Tieren hat, denn jede Pflanze, je-



61 

 

des Tier und jeder Mensch muß die chemischen und physischen Stoffe aufrufen, 
so daß sie zum Leben kommen, nicht durch sich selbst können sie sich Leben 
geben. Das dritte Glied ist der astralische Leib, der Träger von Lust und Leid, 
Trieben, Begierden und Leidenschaften und den gewöhnlichen Vorstellungen 
des täglichen Lebens. Alles das könnte der Mensch nicht haben, wenn er nicht 
diesen astralischen Leib hätte. Diesen hat er nur noch mit den Tieren gemein-
schaftlich. Auch das Tier hat Lust und Leid, Triebe, Begierden und Leidenschaf-
ten und hat also auch diesen Leib. Den physischen Leib hat der Mensch dem-
nach gemeinschaftlich mit den scheinbar leblosen Mineralien, den Äther oder 
Lebensleib mit allem was wächst und sich fortpflanzt, mit dem ganzen Pflanzen-
reich; den astralischen Leib hat er gemeinschaftlich mit der tierischen Natur. 
Dazu hat er noch etwas, wodurch er hinausgeht über diese drei Naturreiche der 
Erde, wodurch er die Krone der Erdenschöpfung ist. Das ist das vierte Glied sei-
ner Wesenheit. 

Wir kommen dazu, wenn wir eine kleine Überlegung anstellen. Es gibt ei-
nen Namen, der sich unterscheidet von allen übrigen: «Ich» können Sie zu nie-
mand anderem sagen. Für jeden anderen bin ich ein «Du», und jeder andere ist 
für mich ein «Du». «Ich» kann nur als Name für das, was es bedeutet, im Inne-
ren der Seele selbst ertönen, niemals kann es von außen an Sie heranklingen, 
wenn es Sie selbst bedeutet. Das haben die tieferen Religionen immer empfun-
den zu allen Zeiten, und daher sagten sie: Wenn die Seele anfängt, im Inneren 
diese ihre Selbstbezeichnung sich zu geben, dann fängt der Gott im Menschen 
zu sprechen an, der Gott, der durch die Seele spricht. Der Name «Ich» kann 
nicht von außen hineintönen, er muß in der Seele selbst ertönen. Das ist das vier-
te Glied der menschlichen Wesenheit. 

Die hebräische Geheimwissenschaft hat dieses Ich den unaussprechlichen 
Namen Gottes genannt «Jahve» bedeutet nichts anderes als: «Ich bin». Was eine 
äußere Wissenschaft auch für Interpretationen geben kann, in Wahrheit hat es 
bedeutet: «Ich bin» – das vierte Glied der menschlichen Wesenheit. Dieses sind 
die vier Glieder, aus denen der Mensch zunächst besteht. Wir nennen sie auch 
die vier Glieder der sogenannten niederen Natur des Menschen. 

Nun müssen Sie, um die ganze Wesenheit des Menschen zu verstehen, in 
der menschlichen Entwickelung noch ein wenig zurückgehen. Da kommen wir 
zurück zu mannigfaltigen Völkern, die uns vorangegangen sind: die alte germa-
nische und mitteleuropäische Entwickelung, die griechisch–lateinischen und 
chaldäischen Völker, Ägypter, Assyrer, Babylonier und Hebräer, die persischen 
Völker bis hinunter zu dem Volk, von dem unsere jetzige Kultur ausgegangen 
ist: zu dem indischen Volk. Dieses hat seinerseits aber auch wieder Vorfahren 
gehabt, welche aber ganz woanders gelebt haben, und zwar auf jenem Erdteil, 
der jetzt der Meeresboden zwischen Europa und Amerika ist, in der Atlantis. 



62 

Diese ist durch mächtige Fluten hinweggespült worden, der Boden hat sich ge-
senkt durch ein gewaltiges Naturereignis, das sich in den Mythen und Sagen al-
ler Völker als die Sintflut erhalten hat. 

Aber auch dieses ist noch nicht das älteste Kulturland der Erde. Vor langen 
Zeiten kommen wir zurück in das Gebiet, wo der Mensch in seiner heutigen 
Form entstanden ist, ein Land, das ungefähr zwischen dem heutigen Hinterindi-
en, Australien und Afrika lag: das alte Lemurien, ein uraltes Land, in dem ganz 
andere Verhältnisse als heute auf der Erde geherrscht haben. Gewöhnlich stellt 
man sich viel zu wenig vor, wie groß und ganz umfassend die Umänderungen 
auf der Erde im Laufe der Menschheitsentwickelung selbst waren. Da nun tref-
fen wir einen Zeitpunkt an, in dem die niedrige Natur des Menschen schon vor-
handen war. Damals wandelten auf dieser Erde Wesenheiten, die aus diesen vier 
Gliedern bestanden: physischem Leib, Ätherleib, Astralkörper und der Ich-
Natur. Diese Wesenheiten waren höher organisiert als die höchsten heutigen 
Tiere, nur noch keine Menschen: Tiermenschen, aber nicht etwa wie die heuti-
gen Tiere. Diese sind degenerierte Nachkommen, die sich von diesen Tiermen-
schen durch Zurückbleiben und Zurückbildung entwickelt haben. Mit diesen 
Wesen also, die damals lebten, ist in jener Zeit etwas ganz Besonderes gesche-
hen. 

Damals waren sie reif, eine gewisse Kraft in sich aufzunehmen, eine Kraft, 
welche unsere höhere Seelenkraft ist. Es fand, wenn wir das so ausdrücken wol-
len, damals die Vereinigung der niederen Menschennatur mit der menschlichen 
Seele statt. Diese Menschenseele ruhte bis dahin im Schoße der Gottheit, war 
ein Glied innerhalb der Gottheit selbst. Oben also, im Reiche des Geistigen, ha-
ben wir die göttlich-geistige Wesenheit, unten die bis zu diesem Zeitpunkt her-
angereiften viergliedrigen Menschenhüllen, die fähig waren, Tropfen dieser 
Gottheit aufzunehmen. Bildlich können wir uns nun vorstellen, was damals ge-
schah. Denken Sie sich ein Glas mit Wasser, Sie nehmen hundert kleine 
Schwämmchen und versuchen, nach und nach jedes dieser Schwämmchen mit 
einem Tropfen aus diesem Wasser anzusaugen, dann haben Sie hundert Tropfen, 
die vorher mit dem Wasser ganz verbunden waren, verteilt auf hundert 
Schwämmchen. So können Sie sich bildlich und einfach vorstellen, wie dazumal 
der Prozeß der Beseelung vor sich ging. Die Seele ruhte bis dahin in der großen 
allgemeinen göttlichen Wesenheit wie der Tropfen in dem Glase Wasser. So wie 
diese Schwämmchen wirkten, so wirkten diese physischen Menschenhüllen. Es 
sonderten sich diese geistigen Tropfen aus der gemeinsamen göttlichen Substanz 
heraus, sie wurden individualisiert, sie waren als Seelen Tropfen in den Hüllen 
darin und fingen dazumal an, den Menschen eigentlich zu bilden, wie er jetzt ist, 
als eine geistig-physische Wesenheit. Dazumal verkörperten sich diese Seelen 
zum ersten Mal, gingen dann durch viele, viele Verkörperungen hindurch und 



63 

 

bildeten ihren Menschenleib aus bis zu seiner heutigen Gestalt. Aber was dazu-
mal geschehen ist, ist die Vereinigung von Teilen der Gottheit mit den niederen 
Gliedern der Menschennatur. Mit jeder Verkörperung kamen sie weiter, mit je-
der Verkörperung wurden sie vollkommener, um in der Zukunft einen gewissen 
Höhepunkt zu erlangen. 

Diesen Teil der höheren Natur, der sich dazumal verbunden hat als eine 
Kraft, welche die niedere Natur umänderte und sich in dieser Umänderung selbst 
erhöht, nennen wir den höheren Wesenskern des Menschen: Geistselbst, Le-
bensgeist und Geistesmensch oder Manas, Buddhi, Atma. Es sind das also die 
Teile der göttlichen Wesenheit, durch die der Mensch stufenweise die niedere 
Natur in die höhere allmählich überführt. Durch seine Kraft des Manas gestaltet 
er den astralischen Leib um, durch die Buddhi den Ätherleib, und durch die 
Kraft des Atma gestaltet er den physischen Leib um. Sie alle also hat er zu ver-
klären, zu durchgeistigen, um einmal das Ziel seiner Entwickelung zu erlangen. 
So hatten wir einmal die vier Glieder: physischen Leib, Ätherleib, Astralleib und 
Ich, und wir haben in jener Zeit dazu erhalten die Keimanlage zur Höherentwi-
ckelung, die eigentlich ein Ausfluß der höchsten geistigen Wesenheit ist: die 
dreifache, höhere Wesenheit des Menschen, den göttlichen Wesenskern, die 
göttliche Anlage des Menschen. Diesen höheren Teil der menschlichen Natur 
können wir nun von zwei Gesichtspunkten aus betrachten. Der eine ist der, daß 
wir sagen: Das ist die höhere Menschennatur, zu der sich der Mensch im Laufe 
der Entwickelung hinentfaltet. Oder aber wir betrachten ihn als einen Teil der 
göttlichen Wesenheit, von der er ausgeflossen ist, der göttliche Teil im Men-
schen. Der Christ betrachtet ihn zunächst im letzteren Sinne, und wir wollen dies 
nun auch tun und studieren, welcher Art diese höheren Kräfte der menschlichen 
Natur sind. Wir gehen von dem höchsten Glied aus, von dem, was im Menschen 
die Kraft des Atma genannt wird. 

Was ich Ihnen jetzt schildere, ist nicht etwa irgendeine äußere Definition, 
sondern ich möchte Ihnen die wirkliche Natur und Wesenheit dieses höheren 
Teiles der menschlichen Natur charakterisieren. Dasjenige, was zur Kraft des 
Atma wird, das ist nämlich, insofern es eine Kraft ist, die aus der Gottheit fließt, 
willensartiger Natur. Wenn Sie sich auf Ihre eigene Willenskraft besinnen, auf 
das, was in Ihnen wollen kann, dann haben Sie eine schattenhafte Nachbildung, 
einen schattenhaften Abglanz dessen, was aus der Kraft des Atma, aus der Gott-
heit ausfließt. Der Wille des Menschen ist heute die Kraft, die noch am wenigs-
ten ausgebildet ist. Der Wille kann sich aber immer weiter und weiter ausbilden, 
bis eine Zeit kommen wird, da er einmal auf seinem Höhepunkt angelangt ist, 
dann, wenn dieser Wille fähig sein wird, das zu vollbringen, was man in den Re-
ligionen «das große Opfer» nennt. 



64 

Stellen Sie sich vor, Sie stünden vor einem Spiegel und schauten hinein. Ihr 
Bild gleicht Ihnen vollständig in jedem Teile Ihrer Physiognomie, Ihrer Gesten, 
in allem ist es Ihnen gleich, es ist aber Ihr totes Bild. Sie stehen davor als eine 
lebendige Wesenheit und haben es mit Ihrem toten Bilde zu tun, das Ihnen in 
allem gleich ist bis auf die lebendige Wesenheit, bis auf den substantiellen In-
halt. Denken Sie sich einmal, Ihr Wille wäre bis zu dem Punkte gewachsen, daß 
er imstande wäre, den Entschluß zu fassen, Ihr eigenes Dasein, Ihre eigene We-
senheit aufzugeben und diese abzugeben an Ihr Spiegelbild; Sie wären imstande, 
sich ganz hinzuopfern, um Ihr Spiegelbild mit Ihrem Leben zu versehen. Von 
einem solchen Willen sagt man: er emaniert, er strömt sein eigenes Wesen aus. 
Es ist das die höchste Entfaltung des Willens, das, was das Christentum den 
«göttlichen Vaterwillen» nennt. 

Der menschliche Wille ist also heute unter allen Seelenkräften das am we-
nigsten ausgebildete Glied. Er ist aber auf dem Wege, sich zu solcher Macht hin 
zu entfalten, daß er «das große Opfer» zu vollbringen imstande ist. Das ist die 
wirkliche Natur dessen, was sich als die Kraft des Atma entwickeln kann: wil-
lensartige Natur, insofern es ein Ausfluß göttlicher Wesenheit ist. 

Nun wollen wir das zweite Glied der höheren menschlichen Natur betrach-
ten, die Buddhi oder den Lebensgeist, unter dem Gesichtspunkt eines Ausflusses 
von der Gottheit, wie es im Christentum betrachtet worden ist. Sie bekommen 
am leichtesten einen Begriff davon, wenn Sie sich nun nicht an die Kraft halten, 
die von sich ausströmt, um das Spiegelbild zu beleben, sondern an das Spiegel-
bild selbst. In dem Spiegelbild entsteht eine vollständige Wiederholung der ur-
sprünglichen Wesenheit, es ist dasselbe – und doch nicht dasselbe –, wenn Sie 
das auf die Welt anwenden, auf das ganze Universum: wie der göttliche Wel-
tenwille in einem Punkte nach allen Seiten gespiegelt wird. 

Denken Sie gleichsam eine Hohlkugel, die nach innen spiegelt. Der eine 
Punkt im Inneren wird unendlichfach nach innen gespiegelt. Überall in unendli-
cher Vermannigfaltigung der göttliche Weltenwille, überall Spiegelbilder, Ein-
zelheiten des Göttlichen. 

Betrachten Sie so den Kosmos, das Universum als eine Spiegelung des un-
endlichen Weltenwillens. In keinem einzelnen Wesen ist der göttliche Welten-
wille darin, aber überall spiegelt sich der Weltenwille in der mannigfaltigsten 
Weise. Die Spiegelung der Gottheit – wobei die Gottheit in dem Punkte bleibt, 
wo sie ist, und doch jeden Punkt, in dem sie sich spiegelt, durch «das große Op-
fer» belebt – das nennt man das «Reich» im christlichen Sinne. Und dieser Aus-
druck, das Reich, bezeichnet dasselbe, was im Menschen die Buddhi ist. Wenn 
Sie das Universum in bezug auf das schöpferische, produktive Prinzip betrach-
ten, das aus dem Ursprünglichen, Göttlichen ausfließt, so ist dasjenige, was sich 



65 

 

zunächst an das Atma anschließt, sein göttlicher Lebensfunke, die Buddhi. Als 
«Reich» ist es universell-kosmisch. 

Und nun wenden wir den Blick von da herunter auf die Einzelheiten des 
Reiches. Wir haben es erst als ein Ganzes betrachtet. Jetzt gehen wir zum ein-
zelnen herunter. Wodurch unterscheidet man das eine von dem andern? Durch 
das, was man im christlichen Sinne den «Namen» nennt. Ein jedes wird benannt, 
und dadurch unterscheidet man das Mannigfaltige, Einzelne des Reiches unter-
einander. Der Christ versteht unter dem Namen das, was vielfach die Vorstel-
lung genannt wird, das, was einem Dinge eigen ist4. Wie der einzelne Mensch 
sich von dem andern durch den Namen unterscheidet, so wird der Name so emp-
funden, daß in ihm zugleich ein Teil der göttlichen gespiegelten Wesenheit liegt. 
Der Christ verhält sich richtig zu diesem Namen, wenn er sich klar ist, daß ein 
jedes Glied des Reiches ein Ausfluß des Göttlichen ist, bei jedem Bissen Brot, 
daß er ein Ausfluß, ein Spiegel und ein Teil der Gottheit ist. Den geringsten 
Dingen gegenüber soll der Christ sich darüber klar sein. In der menschlichen 
Natur macht es das individuelle Geistselbst aus, daß er ein einzelner den andern 
gegenüber wird. Was im Reich der Name ist, das hat der Mensch in dem einzel-
nen Geistselbst oder Manas dadurch, daß er einen besonderen Teil der Gottheit 
bildet, einen besonderen Namen für sich hat, den Namen, der sich bei den ein-
zelnen Menschen durch alle Inkarnationen hindurchzieht. 

So sehen wir nun diese dreifache Natur vor uns als einen Ausfluß der gött-
lich–geistigen Wesenheit, und in diesem Sinne ist Atma der Wille der Gottheit, 
Buddhi oder der Lebensgeist das Reich und Manas oder das Geistselbst der Na-
me. 

Nun betrachten wir die vier niederen Teile der menschlichen Natur, von un-
ten anfangend zuerst den physischen Leib. Dieser ist dasjenige, was dieselben 
Stoffe und Kräfte hat wie die äußere physische Natur, aber auch dieselben Stoffe 
und Kräfte fortwährend umsetzt. Diese ziehen ein und aus im menschlichen 
physischen Leib, und nur dadurch ist er da, daß diese Stoffe und Kräfte fortwäh-
rend ein- und ausziehen. Er kann nur dadurch bestehen, daß er sich fortwährend 
erneuert und umsetzt durch die äußeren physischen Stoffe. Er ist ein Ganzes mit 
der übrigen physischen Natur. So wenig Sie diesen Finger abschneiden können, 
so daß er bleibt, was er ist – er verdorrt, sobald Sie ihn vom übrigen Körper 
trennen, er ist das, was er ist, nur dadurch, daß er im ganzen Organismus ist –, 
ebensowenig können Sie den physischen Menschenleib so von der Erde trennen, 
daß er bleibt, was er ist. So ist der Mensch nur das, was er im Zusammenhang 

                                           
4 „Das, was einem Dinge eigen ist“, wird sonst als dessen „Wesen“ und nicht als 

„Vorstellung“ bezeichnet. 



66 

mit den Elementen der Erde ist. Die physischen Stoffe und Kräfte ziehen aus 
und ein in ihm, und dadurch ist er dasjenige, wodurch er einzig und allein seine 
Wesenheit erhalten kann. Damit ist dieser physische Leib charakterisiert. 

Das zweite Glied ist der Äther- oder Lebensleib. Bei ihm müssen wir uns 
klar sein, daß er das ist, was die bloß physischen Stoffe und Kräfte zum Leben 
aufruft. Er ist der Träger von Wachstum und Fortpflanzung, der Lebenserschei-
nungen überhaupt, aber auch noch von ganz etwas anderem: von allen denjeni-
gen Eigenschaften des Menschen, welche bleibenderer Natur sind als die vo-
rübergehenden Triebe, Begierden und Leidenschaften. Wodurch unterscheidet er 
sich von diesen? Wenn Sie diesen Unterschied fassen wollen, dann denken Sie 
einmal nach, zurück bis zu der Zeit, da Sie acht Jahre alt waren. Denken Sie da-
ran, was Sie seitdem alles gelernt haben, mit wieviel Begriffen und Vorstellun-
gen, Erlebnissen und Erfahrungen Sie Ihre Seele bereichert haben – es ist unge-
heuer viel. Aber nun denken Sie über etwas anderes nach: Wie langsam, im 
Schneckengang, etwas anderes geht. Denken Sie daran, wie Sie ein jähzorniges 
Kind waren, und sagen Sie, ob dieser Zorn jetzt nicht noch manchmal durch-
dringt, wie Ihre Neigungen oder Ihr Temperament zum großen Teile dieselben 
geblieben sind. Das alles hat sich nicht so viel geändert wie Ihre Erlebnisse. Was 
man lernt, erlebt, erfährt, das kann man vergleichen mit dem Minutenzeiger der 
Uhr, und die Änderungen in bezug auf Charakter, Temperament und Gewohn-
heit mit dem Stundenzeiger der Uhr. Diese Verschiedenheit ist vorhanden, weil 
der ersteren Träger der Astralleib ist, während diese andern, die so langsam ge-
hen, den Ätherleib zum Träger haben. Wenn sich Ihre Gewohnheiten ändern, so 
ist das eine Veränderung in Ihrem Ätherleibe. Haben Sie nur dieses oder jenes 
gelernt, so bedeutet das eine Veränderung im Astralleib. 

Bei dem, der im höheren Sinne ein Schüler des eigentlichen Okkultismus 
wird, beruht diese Schulung nicht auf äußerem Lernen, sondern alle geheimwis-
senschaftliche Schulung geht im Ätherleib vor sich. Daher haben Sie für die ei-
gentliche okkulte Ausbildung mehr getan, wenn es Ihnen gelungen ist, nur ir-
gendeine festgewurzelte Charaktereigenschaft umzubilden, als wenn Sie noch 
soviel äußeres Wissen sich angeeignet hätten. Demnach unterscheidet man exo-
terisch, wofür der Ätherleib Träger ist, und esoterisch, was der Ätherleib 
braucht. Der Ätherleib ist auch der Träger des Gedächtnisses als Eigenschaft, 
nicht der Erinnerung. Wenn das Gedächtnis zum Beispiel schärfer werden soll, 
so ist damit eine Umänderung des Ätherleibes verknüpft, oder schwindet es, so 
ist das im Ätherleib eine Änderung, eine Änderung der Gedächtniskraft. Noch 
etwas, das uns unendlich wichtig ist: Der Mensch lebt, so wie er jetzt ist, nach 
zwei Richtungen hin. Jeder gehört einer Familie, einem Stamm, Volk und so 
weiter an, und es sind auch gewisse Eigenschaften, die er mit den andern ge-
meinschaftlich hat und die ihn zu jenem Zusammenhang verbinden. Der Franzo-



67 

 

se hat andere als der Deutsche, dieser wiederum andere als der Engländer und so 
fort. Sie haben alle gewisse Stammeseigenschaften gemeinsam. Daneben hat 
aber jeder wieder seine eigenen, individuellen Eigenschaften, wodurch er her-
auswächst aus seinem Volk, wodurch er dieser besondere Mensch wird. Man ist 
ein Angehöriger einer Gemeinschaft wegen gewisser Eigenschaften des Äther-
leibes. Der Ätherleib hat die Eigenschaften, durch die man einem Volk, einer 
Rasse, überhaupt der menschlichen Gemeinschaft angehört. Wollen Sie aber das 
erfassen, wodurch Sie herauswachsen aus dieser Gemeinschaft, so ist das im 
Astralleib zu suchen. Dieser bedingt das Individuelle im Menschen. 

Daher hängt alles Leben eines Menschen in der Gemeinschaft davon ab, daß 
sein Ätherleib den richtigen Ausgleich findet mit den Ätherleibern derer, mit 
denen er zusammenleben muß. Findet er diesen nicht, so kann er nicht mit ihnen 
zusammenleben, es geht schief, er fällt heraus. So daß also dieser Ätherleib des 
Menschen die Aufgabe hat, sich den andern Ätherleibern anzupassen. Der astra-
lische Leib bedingt das Individuelle, er hat vor allen Dingen so zu leben, daß der 
Mensch nicht persönliche Sünden begeht. Das, wodurch der Astralleib da- oder 
dorthin abirrt, sind die persönlichen Sünden, sind Verfehlungen des astralischen 
Leibes. Die Disharmonie mit der Gemeinschaft, das sind Verfehlungen des 
Ätherleibes. Die christliche Esoterik nannte nun, wenn sie genau sprach, die 
Verfehlungen des Ätherleibes «Schuld», das, was das Gleichgewicht mit den 
andern stört. Eine Verfehlung des Astralleibes, die durch die Individualität be-
dingt ist, hieß in der christlichen Esoterik ein «Unterliegen der Versuchung». 
Der Astralleib unterliegt in bezug auf seine Triebe, Leidenschaften und Begier-
den der Versuchung. Dadurch irrt er ab, daß er in sich selbst der Versuchung 
verfällt. So unterschied man in der christlichen Esoterik «Schuld» und ein «Un-
terliegen der Versuchung». 

Nun noch das vierte Glied der menschlichen Wesenheit: das Ich. Wir hatten 
den physischen Leib, der durch den Stoffwechsel besteht, den Ätherleib, der be-
haftet sein kann mit Schuld, den Astralleib, der der Versuchung erliegen kann. 
Nun das Ich. Es ist der Urgrund der Selbstsucht, des Egoismus. Das Ich, das ist 
dasjenige, das bewirkt hat, daß das, was Eins war in dem großen göttlich-
geistigen Wesen, in die vielen eingezogen ist. Der Abfall aus der Einheit des 
Göttlichen in die einzelnen hinein ist durch das Ich bedingt. Deshalb sah das 
christliche Wissen in dem Ich den eigentlichen Ursprung des Egoismus und der 
Selbstsucht. Solange die einzelnen Wesenheiten in der Gottheit vereint waren, 
konnten sie nicht gegeneinander streben. Dies konnten sie erst in der Absonde-
rung als Iche. Vorher konnten sie nur das wollen, was die Gottheit wollte. Die-
ses Gegeneinander-sich-Entwickeln, das dem Egoismus entspricht, das nennt 
das Christentum die Verfehlung des Ich, und die christliche Überlieferung be-
zeichnet den Zeitpunkt sehr genau, wo diese Seele heruntersteigt in den Leib 



68 

durch den Sündenfall, durch den Apfelbiß. Die eigentliche Verfehlung des Ich 
bezeichnet man mit dem Ausdruck «Übel». Die Verfehlung des vierten Gliedes 
ist also das Übel. Dem Übel verfallen kann also nur das Ich, und dies entstand 
durch das, was mit dem Apfelbiß bezeichnet wird. Malum ist ja im Lateinischen 
dasselbe Wort für Apfel und Übel. 

Also nochmals kurz zusammengefaßt: Der physische Leib ist gleich mit den 
physischen Elementen rings um sich und erhält sich durch den fortwährenden 
Wechsel der Stoffe und Kräfte, Stoffwechsel. Der Ätherleib ist das, was das 
Gleichgewicht hält mit den andern Gliedern der Gemeinschaft und das der 
Schuld verfallen kann. Der astralische Leib, der nicht der Versuchung erliegen 
soll, und das Ich, das nicht dem Egoismus zum Opfer fallen darf, dem Übel. 

Diese viergliedrige Wesenheit schließt sich zusammen mit der dreigliedri-
gen höheren, dem göttlichen Wesenskern: 

Nun fassen Sie einmal das Gebet auf als eine Verbindung des Menschen im 
stillen Kämmerlein mit der Gottheit selbst. Im Ursinne des Christentums ist es 
eben so, daß die Seele als göttlich dargestellt wird, als Tropfen vom Meere der 
Gottheit. Und diese Seele muß erflehen, daß dieser abgesonderte Tropfen wiede-
rum zu seinem Ursprunge hinkommt. Diesen Ursprung der göttlichen Wesenheit 
des Menschen bezeichnet man mit dem Vater-Namen. Und das, wonach die See-
le strebt, wo sie wieder vereinigt sein wird mit dem, was man mit dem Vater-
Namen bezeichnet, ist das Devachan oder der Himmel. 

Und nun denken wir uns das Urgebet: Eine Anrufung des Hinganges des 
einzelnen menschlichen Wesens zu dem, was die göttliche Vaternatur ist. 

Dieses Gebet mußte erflehen, daß die drei höheren Glieder der Menschenna-
tur zur Entwickelung kommen mögen, bitten, daß der «Wille», der der höchste 
Ausfluß des Göttlichen ist, im Menschen sich verwirklichen möge; daß das 
zweite Glied der göttlichen Wesenheit, das «Reich», im Menschen Platz greifen 
soll; daß das dritte Glied, der «Name», als heilig empfunden werden solle. Es 
würde sich dies also beziehen auf die drei höheren Glieder der göttlichen We-
senheit im Menschen. Und für die vier niederen Glieder der menschlichen Natur 
würde man bitten: Es mögen meinem physischen Leibe zukommen die Stoffe, 
die er braucht zu seinem Unterhalt. Der Ätherleib möge einen Ausgleich finden 
zwischen seiner Schuld und der Schuld der andern, er möchte in Harmonie mit 
den andern zusammenleben. Das Gebet müßte erflehen, daß für den astralischen 
Leib keine Versuchung ihn herunterziehe, und für das Ich, daß es nicht dem 
Übel, dem eigentlichen Ausfluß dessen, was man Egoismus nennt, verfällt. 

Ihr sollt Eure Vereinigung mit dem Vater in einem Urgebete erflehen. Ihr 
sollt das in dem Sinne tun, daß die einzelnen Glieder Eurer siebengliedrigen 
Wesenheit in Eurem Gebete Euch vor der Seele stehen: 



69 

 

«Vater unser in den Himmeln.» Erst ruft Ihr den Vater an, dann bringet die 
Bitten, die sich auf die drei höheren Glieder beziehen: 

«Geheiligt werde dein Name, zu uns komme dein Reich.» 
«Dein Wille geschehe, wie im Himmel also auch auf Erden.» 
Dann die vier Bitten, die sich auf die vier übrigen Glieder der menschlichen 

Natur beziehen: 
«Gib uns heute unser täglich Brot.» 
«Vergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unseren Schuldigern.» 
Das ist der Ausgleich mit denjenigen, unter denen wir leben. 
«Führe uns nicht in Versuchung»: Unser astralischer Leib. 
«Sondern erlöse uns von dem Übel»: das heißt: von jeglichem Ausfluß des 

Egoismus. 
So haben Sie in den sieben Bitten des Vaterunser den Sinn der Entwickelung 

der siebengliedrigen Menschennatur gegeben. Aus der Tiefe der Weisheit über 
den Menschen heraus ist das Vaterunser als ein christliches Gebet den Christen 
gegeben, und die ganze theosophische Weisheit über den Menschen liegt im Va-
terunser darin. Man braucht es nur zu verstehen, und man hat die ganze theoso-
phische Weisheit, insofern sie sich auf den Menschen bezieht. 

Diejenigen Gebete, die nicht nur kurz wirken, sondern die durch Jahrtausen-
de hindurch die Seelen ergreifen und die Herzen erheben, sind alle aus der tiefs-
ten Weisheit geschöpft. Niemals ist ein solches Gebet so gegeben worden, daß 
man in beliebiger Weise schöne oder erhabene Worte zusammengestellt hat, 
sondern man hat sie aus der tiefsten Weisheit heraus genommen, weil sie nur so 
die Kraft haben, über die Jahrtausende hinüber zu wirken auf die Seele der Men-
schen. 

Nicht gilt der Einwand, daß ja die naive Seele nichts weiß von dieser Weis-
heit. Sie braucht nichts zu wissen, denn die Kraft, die das Vaterunser hat, kommt 
doch aus dieser Weisheit, und sie wirkt, auch wenn man nichts davon weiß. 

Man muß es nur in der richtigen Weise verstehen: Ein Mensch geht hin vor 
eine Pflanze und ist entzückt davon. Auch das naivste Gemüt wird entzückt sein 
und weiß doch vielleicht nichts von der göttlichen Weisheit, die in der Pflanze 
ist. Ebenso ist es mit den großen Gebeten. Man braucht ebensowenig die Weis-
heit zu kennen, und ein solches Gebet hat doch die Kraft, die Weisheit, die Er-
hebung, die Heiligkeit des Gebetes. Ist es auch herausgeboren aus der höchsten 
Weisheit, so kommt es doch nicht darauf an, diese Weisheit zu wissen, sondern 
darauf, die Kraft der Weisheit zu erleben. 

Erst in unserer Zeit ist die Möglichkeit vorhanden, wiederum das herauszu-
holen, was Christus Jesus hineingelegt hat in das Gebet, und wiederum das zu 
wissen, was er als Kraft hineingelegt hat besonders in das Vaterunser. Weil es 
aus den größten Tiefen der Weisheit über den Menschen selbst herausgeschöpft 



70 

ist, über seine siebengliedrige Natur, deshalb ist es groß und gewaltig auch für 
das naivste Gemüt, und erst recht wiederum erhebend für einen, der auch die 
Weisheit herausschöpfen kann, die darinnen ist. Und nichts verliert es dabei von 
der Macht, die es immer ausgeübt hat, erschütternd und erhebend, wie die ganze 
Theosophie, die göttliche Weisheit, in dem Vaterunser darinnen ruht. 

Der Menge sagte der Herr vieles in Gleichnissen. Wenn er aber mit seinen 
Jüngern allein war, legte er sie ihnen aus, denn sie sollten aus der weisheitsvol-
len Erklärung der Gleichnisse jene Kraft schöpfen, durch die sie seine Boten 
werden konnten, durch die sie wissen konnten, wodurch er selbst jene Zauber-
kraft erlangt hat, wodurch sein Werk über die Jahrtausende hin zu wirken beru-
fen war. 

Das ist dasjenige, was in den Sinn des Vaterunsers hineinführen sollte. (Das 
Vaterunser, Karlsruhe, 4. Februar 1907, GA 97, S. 102-117) 

Das Vaterunser soll täglich gebetet werden 
Wenn man von Gebet spricht im christlichen Sinne, muß man sich vor allen 
Dingen klarmachen, daß die Form des Gebetes kaum etwas anderes darstellt als 
die Versenkung, die Hingabe an das Göttliche. In denjenigen großen Religionen, 
die diese Hingabe mehr in gedanklicher Versenkung zu erreichen suchen, 
spricht man von Meditation; bei denjenigen Religionen, wo die Hingabe mehr 
vom Herzen als vom Kopfe ausgeht, mehr von der Persönlichkeit ausgeht, nennt 
man diese Hingabe Gebet. In der christlichen Religion hat diese Hingabe einen 
persönlichen Charakter bekommen; in den alten Religionen war sie viel mehr 
Unbewußtes, Unpersönliches. Der Mensch hat vor Jahrtausenden schon gewußt, 
daß es ein Ewiges, ein Göttliches gibt. Beispiel vom Sklaven, der sich sagt: Ein 
Leben unter vielen. – Lebenshoffnung, Mut, Kraft und Sicherheit lebten darum 
damals in den Menschen. Eine Art Hinausblicken vom Zeitlichen ins Ewige war 
es. Es mußte aber für die Menschheit ein Zeitalter kommen, wo der Mensch per-
sönlich zu seinem Gotte aufsieht. Das exoterische Christentum sagt: Von der 
Persönlichkeit, die von der Geburt bis zum Tode geht, hängt ungemein viel ab. 
So nahm darum die Meditation auch diesen persönlichen Charakter des Gebets 
an. Aber wir dürfen nicht vergessen, daß es im Christentum ein Urgebet gibt: 
«Mein Vater, ist's möglich, so gehe dieser Kelch von mir; doch nicht mein, son-
dern dein Wille geschehe.» 

Wenn Sie diese Stimmung erzeugen, dann haben Sie ein christliches Gebet. 
Dasjenige Gebet, das für seine Persönlichkeit, für seine Angelegenheiten bittet, 
ist kein christliches Gebet. Da sind zum Beispiel zwei Heere, die zur Schlacht 
gerüstet sind, beide beten um Sieg. – Zwei Bauern, der eine bittet um Regen, der 
andere um Sonnenschein. Was soll der Gott tun? Mit solchen persönlichen 



71 

 

Wünschen und Begehren hat das wahre christliche Gebet nichts zu tun. Das per-
sönliche Gebet, das wahre Gebet, kann auch bei persönlicher Bitte da sein, aber 
der oberste Grundsatz muß dabei sein: «Nicht mein, sondern dein Wille gesche-
he!» Damit ist aus dem christlichen Urgebet des Christus Jesus, des Herrn, her-
aus die Stimmung angegeben, die das Gebet haben soll. Es gibt viele christliche 
Gebete, aber das Vaterunser, das christliche Urgebet, ist dasjenige, von dem 
man sagen kann, daß es kaum etwas gibt auf der Welt, was so viel und so wich-
tiges enthält, wie dieses Vaterunser. Und dann erinnern wir uns daran, wie der 
Christus Jesus dieses Gebet einsetzt. «Wenn du betest, so gehe in dein Kämmer-
lein», sagt er. 

Überall, in allen Religionen finden Sie Meditationsformeln, Zauberformeln. 
Diese Zauberformeln haben meditativ sogar die gleiche Bedeutung wie die Me-
ditationen. Der Mensch hat sich seinem Gotte damit meditativ hingeben wollen, 
auch durch Zauberüben hat er sich seinem Gotte hingeben wollen. Der Christus 
Jesus aber mahnt: «Ihr sollt nicht beten um das, was auf der Straße geschieht, ihr 
sollt tief, tief in euer Inneres gehen, wenn ihr betet.» Es lebt in dem Menschen 
etwas von der göttlichen Wesenheit, ein Tropfen der göttlichen Wesenheit lebt 
im Menschen, der von demselben Stoffe ist wie die Gottheit. – Das ganze Meer 
und der Tropfen Wasser sind auch vom selben Stoffe. 

Und nun wollen wir einmal so, wie es in den ersten esoterischen Schulen üb-
lich war, das Weltenall und den Menschen betrachten. Wir wollen dazu zurück-
gehen bis zu dem Zeitpunkt, wo die Menschenleiber, die sich vorbereiteten, 
gleichsam warteten auf den göttlichen Keim der Menschenseele, der sich aus der 
Gottheit heruntersenkt. Die damalige Weltbevölkerung bestand aus Pflanzen 
und anderem, Tiermenschenleiber waren darunter. Nicht der Mensch, wie er 
heute ist, war da. Die Seelen bereiteten sich den heutigen Leib allmählich vor. 
Eine geistige Flüssigkeit war rings um die Erde herum. Und nun denken Sie 
sich, es nähme jemand hundert kleine Schwämmchen und würde in jedes dieser 
Schwämmchen einen Tropfen dieser Flüssigkeit sammeln. Nun haben Sie in je-
dem einen Tropfen des Göttlichen. Die Seelen waren vorher im Meere der Gott-
heit, dann sind sie verkörpert als Tropfen. Diese Seelen waren damals noch sehr 
unvollkommen bei der ersten Verkörperung, aber im Keim hatten sie schon auch 
die höhere menschliche Wesenheit: Atma, Buddhi, Manas in sich zur Entfal-
tung, zur Entwickelung im Erdenleben. Der tierische Mensch hat schon die vier 
niederen Hüllen, aber erst mit der Seele gestaltet er sie um und erhält dann At-
ma, Buddhi, Manas.  

Nun wollen wir diese Entwickelung esoterisch betrachten von zwei Ge-
sichtspunkten aus: Erstens, der Mensch vergöttlicht sich immer mehr in Atma, 
Buddhi, Manas; zweitens, der Tropfen der Gottheit ist in ihm. 



72 

Wir wollen zuerst den höheren Menschen von seinem göttlichen Aspekt aus 
betrachten. Man hat in den christlichen Schulen gesagt: Erst betrachtet ihr das 
oberste Glied der göttlichen Wesenheit, zu dem der Mensch am Ende seiner 
Entwickelung aufgestiegen sein wird. Atma, der Wille, willensartiger Natur ist 
dieses oberste Glied. Sein Wille wird, wenn der Mensch vollkommen geworden 
sein wird, seine größte Macht sein. Der Wille muß dann nach außen fließen. Es 
wird dann beim Menschen keinen Willensentschluß mehr geben, der nicht so-
gleich zur Tat wird. Unser Atma ist willensartiger Natur. Die Gottheit hat uns 
mit dem Atma zuerst ihren Willen einströmen lassen. Der göttliche Wille lebt in 
uns und in allen Dingen. 

Als zweites haben wir im Menschen die Buddhi. Indem die Gottheit herun-
terströmt in den Menschen, geht sie von Atma zu Buddhi. Wie wirkt denn der 
göttliche Wille? Wir können dem Verständnis des göttlichen Willens nur bei-
kommen mit dem Begriffe des Opfers. Denken Sie sich, Sie sehen in einen 
Spiegel, da sehen Sie Ihre Gestalt: diese Gestalt ist Ihnen ähnlich. Denken Sie 
sich nun, in Ihnen wäre ein schöpferischer Wille, Sie würden dann alles, was Sie 
haben, all Ihr Leben, all Ihr Sein an das Bild hingeopfert haben. Sie leben damit 
in diesem Bilde. So können Sie das opfervolle Schaffen des göttlichen Willens 
begreifen. Der göttliche Wille spiegelt sich nicht nur in den Dingen, in den Bil-
dern, sondern er opfert alles in sie hinein, und so haben Sie den geopferten gött-
lichen Willen im ganzen Weltenraum. So schaut der Christ in einem jeglichen 
Dinge der Welt ein Spiegelbild der Gottheit, des göttlichen Willens. Die hinge-
opferte Gottheit haben Sie im Weltenraum, und dieses Spiegelbild der Gottheit 
bezeichnete man im esoterischen Christenturn als das «Reich». Millionenfach 
vermannigfaltigt zurückgestrahlt den göttlichen Willen, das empfand man als 
das Reich. Das, was als Atma schafft, was in uns lebt als Buddhi, was draußen 
schafft in der Welt, das bezeichnete man als das Reich. 

Nun blicken Sie hinauf, was im Spiegelbilde lebt von der Gottheit im Kos-
mos. Das kann das einzelne Wesen unterscheiden durch den «Namen». Dieser 
ist in uns Manas, das Geistselbst, das ist unser Name. Manas ist der Name in uns 
und einem jeglichen Dinge draußen. So war für den Menschen der Name eines 
jeglichen Dinges geheiligt. Und man sagte dem Schüler: Du sollst dir klarwer-
den, selbst wenn du einen Bissen Brot issest, daß auch dieser ein Ding ist, in 
dem die Gottheit ist, und darum soll es dir heilig sein. 

Insoferne unser Name in Gott ist, ist er Manas, der Name. Unsere Buddhi ist 
so das Reich. In unserem Atma lebt der göttliche Wille. Die göttlichen Wesens-
glieder des Menschen sind diese drei. Der Mensch bekam diese göttlichen We-
sensglieder, und draußen in der Welt sind sie aufgezählt als Name, Reich und 
Wille. 



73 

 

Und nun denken Sie sich, der Christus wollte seine Jünger so lehren, daß er 
ihnen sagte: Die Gottheit nannte man den Vater und das Göttliche den Himmel. 
Die Vereinigung mit dem Göttlichen war nur möglich, indem dieses Göttliche 
sich nunmehr den höheren drei Gliedern des Menschen hingibt. 

Was muß der Christ sagen, wenn er dieses ausdrücken will? 

Unser Vater, der du bist in den Himmeln, 
geheiliget werde dein Name, 
Dein Reich komme, 
Dein Wille geschehe wie oben in den Himmeln 
also auch auf Erden. 

So haben Sie in den drei ersten Bitten des Vaterunser die drei höheren Glie-
der des Menschen in bestimmtester Weise ausgedrückt. Diese ersten Bitten des 
Vaterunser [sic!] sind aus der höheren geistigen Wesenheit des Menschen her-
ausgebildet. 

Nun betrachten wir esoterisch die vier niederen Glieder des Menschen: den 
physischen Leib, den Ätherleib, den astralischen Leib, das Ich. 

Der physische Leib ist derjenige, den der Mensch mit allen Mineralien ge-
mein hat und in dem die physischen Stoffe und Kräfte täglich aus- und eingehen. 
Wenn der Mensch seinen physischen Leib aufbauen will, muß er darum flehen, 
daß diese physischen Stoffe, die da draußen in der physischen Welt sind, ihm 
gegeben werden. Den Ätherleib haben wir gemeinsam mit allen Menschen, die 
uns umgeben. Den Astralleib, den haben wir mehr als ein Persönliches. 

Im Ätherleibe haben wir etwas Gemeinsames in jeder Familie, in jedem 
Volke. Du gehörst mehr einer Art, einer Gattung an, indem du einen Ätherleib 
hast. Du bist mehr eine Individualität, indem du einen Astralleib hast. Du störst 
die Ätherleiber deiner Umgebung, wenn du nicht in Harmonie mit ihnen bist, 
und das nannte man die «Schuld», das, was man einem andern antut durch sei-
nen Ätherleib. Dadurch wurde man aber auch selbst geschädigt. Schuld haftet 
also am Ätherleib oder Lebensleib. Du wirst dem Nächsten etwas schuldig, in-
dem du seinen Ätherleib oder Lebensleib verletzest oder schädigst. Hüte dich 
davor, denn nur dadurch können dir deine eigenen Schulden vergeben werden. 

Wodurch gedeiht der Astralleib? Das Abirren der Individualität vom richti-
gen Pfade ist die Versuchung. Der astralische Leib unterliegt der Versuchung. 
Alles, was die Individualität sündigt, ist die Versuchung. 

Das Ich ist die Quelle der Selbständigkeit im Menschen und zugleich die 
Quelle des Egoismus, der Selbstsucht Das Ich ist in diesem Sinne das Übel, das 
Symbolum dafür. Malum heißt «Apfel» und «Übel». Der Sündenfall ist das 
Übel, das Fehlen aus Egoismus. 



74 

Will der Christ bitten für das rechte Gedeihen seiner vier niederen Glieder, 
so sagt er für diese Wesenheiten: 

Unser täglich Brot gib uns heute, 
Und vergib uns unsere Schulden, 
wie wir vergeben unsern Schuldigern, 
Und führe uns nicht in Versuchung, 
Sondern erlöse uns von dem Übel. 

Das sind die vier anderen Bitten des Vaterunser. 
So hat der Christ der esoterischen Schulen zu bitten gehabt, so sind diese 

vier Formeln für die vier unteren Glieder der menschlichen Wesenheit Sehen Sie 
sich die vier letzten Bitten des Vaterunser an auf die niedere Wesenheit des 
Menschen hin, so haben Sie da ebenso die vier Bitten für die niederen Glieder, 
wie Sie in den drei ersten Bitten die für die drei oberen Glieder der menschli-
chen Wesenheit haben. So haben Sie in den sieben Bitten des Vaterunser die 
Lehre von der siebengliedrigen Wesenheit des Menschen, wie sie die Geistes-
wissenschaft lehrt. 

In allen großen Religionen gibt es kein Gebet, keine Formeln, die nicht aus 
der ganzen tiefen Weltenweisheit herausgenommen sind, und nur dadurch, daß 
sie da herausgeboren sind, haben diese Gebete ihre tiefe Wirkung. Die großen 
Religionen verdanken ihre tausendjährige Wirkung der Urweltweisheit. 

Der Vater bringt die Urwesenheit der Welt zum Ausdruck. Man kann das 
nicht schöner schildern, als es im Vaterunser geschildert ist. Daher die Wirk-
samkeit des Vaterunser, das zu Herzen Gehende, das Kraftvolle dieses Gebetes. 
Man kann nicht sagen, der naive Mensch weiß nichts von dieser Weisheit. Der 
naive Mensch hat dasselbe davon. Es ist ebenso, wie wenn er entzückt ist von 
den Blumen und auch nichts ahnt von der Weisheit, mit der sie aufgebaut sind. 
So kann doch seine Seele entzückt sein vom Vaterunser, ohne seine Weisheit zu 
begreifen. Wenn man diese Weisheit, die im Gebet lebt, auch nicht begreift, 
kann es doch diese Kraft für den Menschen haben. Diejenigen, die die Gebete 
den Menschen gegeben haben, haben sie aus der tiefsten Weisheit herausgeholt; 
darum die Macht des großen Weltengebetes. Das ist das Geheimnis dieser Gebe-
te, daß sie von Eingeweihten und Religionsstiftern aus der Urweisheit geholt 
worden sind. 

Heute ist die Zeit gekommen, daß die Menschen wissen müssen, was mit 
diesen Gebeten gemeint ist. Wir sollen das Vaterunser beten, und täglich. Man 
braucht über die Natur des Menschen sonst nichts zu wissen als das, was im Va-
terunser gesagt ist. Denn damit würde der Mensch das empfangen, was die theo-
sophische Weisheit über die Natur des Menschen zu sagen hat.  



75 

 

Tief war die Esoterik der Schule, die der Apostel Paulus gegründet hat. 
Draußen wurde das Christentum exoterisch vertreten. Dionysius, den Areopagi-
ten, hat Paulus beauftragt, diese Weisheit esoterisch zu pflegen. So stellte man 
sich das Reich des Geistes in den Gewalten, Herrschaften und Mächten vor, und 
man sagte sich: Wenn wir so leben, wie das Vaterunser es fordert, so leben wir 
uns hinauf durch die Gewalten, Mächte, Herrschaften bis zu den Cherubim, Se-
raphim hinauf, bis zu der Gottheit selbst im Vaterunser. 

Da haben Sie diese drei Stufen: «Denn Dein ist das Reich und die Kraft und 
die Herrlichkeit» erhalten, denn diese drei Stufen sind im Reiche des Geistes. 

Über das Amen zu sprechen im besonderen, ist schwierig. Ich kann nur sa-
gen, daß es eine alte Formel ist, etwas verstümmelt ausgedrückt. 

So haben wir gesehen, inwieferne das Vaterunser und seine so mächtige 
Wirkung, die es in der Seele des Menschen hat, die Lehre von der Siebenglied-
rigkeit des Menschen darstellt. Es ist darum das wirksamste Gebet. Dieser 
Rhythmus, der da in einer Seele angeschlagen wurde, wurde dem bewußt, der 
esoterisch wußte: Der Christ hat, indem er das Vaterunser gebetet hat, menschli-
che Theosophie gebetet, im Gebet gelebt. – Diese Theosophie ist nichts Neues, 
sondern sie ist dasjenige, was in allen Herzen ist, was im Geiste erfaßt wird, 
damit sich das Licht der Erkenntnis über das Gebiet des Göttlichen verbreiten 
kann. Geschieht dieses in den Herzen und Seelen, so findet der Mensch seinen 
Pfad zu den höchsten Höhen des Geistes, zu denen er sich entwickeln kann. 
(Das Vaterunser, Köln, 6, März 1907, GA 97, S. 118-124) 

Diese Darstellung unterscheidet sich – auch in ihrer Kürze – von den drei vorange-
henden. Unklar bleibt das Verhältnis von „Seele“ zu „Ich“. Die Umwandlung der 
niederen Wesensglieder in die höheren wird durch die Seele – einem Tropfen des 
Göttlichen – geleistet:  

Der tierische Mensch hat schon die vier niederen Hüllen, aber erst mit der Seele 
gestaltet er sie um und erhält dann Atma, Buddhi, Manas.“ (GA 97, S. 120).  

Nach der Philosophie der Freiheit (GA 4, S. 25) ist auch das Tier mit einer Seele be-
gabt. In der Geheimwissenschaft im Umriss erfolgt die Umwandlung der niederen 
Wesensglieder in die höheren allerdings durch das Ich: 

 

Das nächste ist, daß er dasjenige auch noch selbst erobert, was in den niede-
ren Gliedern seiner Seele verborgen liegt. Und dies geschieht durch seine vom 
Ich ausgehende Arbeit an seiner Seele. […] Er hat dadurch vom Ich aus ver-
edelnd, vergeistigend auf seine Seele gewirkt Das Ich ist Herr geworden inner-
halb des Seelenlebens. Das kann so weit gehen, daß in der Seele keine Begierde, 
keine Lust Platz greift, ohne daß das Ich die Gewalt ist, welche den Einlaß er-



76 

möglicht. Auf diese Art wird dann die ganze Seele eine Offenbarung des Ich, 
wie es vorher nur die Bewußtseinsseele war. (GA 13, S. 70f).  

Im Vortrag über das Vaterunser vom 28. 1. 1907 hieß es: 

 

Der Mensch ist, wie wir alle wissen, zweifacher Natur. Er hat zunächst jene 
vier Glieder der menschlichen Wesenheit, die wir schon oft hier angeführt ha-
ben: den physischen Leib, den Äther- oder Lebensleib, den Astralleib und das 
Ich. Innerhalb des Ich hat er dann die Anlage für die Zukunft: Manas, Buddhi, 
Atma oder das Geistselbst, den Lebensgeist und den Geistesmenschen. (GA 96, 
S. 205) Dasjenige, was die höhere menschliche Wesenheit ist, das, was ewig ist 
in der menschlichen Natur, was sich durch die drei Anlagen: Manas, Budhi, At-
ma in Zukunft weiter und weiter entwickeln wird, das ruhte bis dahin im Schoße 
der Gottheit. (ibid, S. 206) 

Eine Lösung des Problems könnte in der Unterscheidung zwischen einem „niede-
ren“ und einem „höheren“ Ich liegen. In diese Richtung weist auch  

 

… dazumal, als des Menschen Seele heruntergestiegen ist vom Schoße der 
Gottheit und zum ersten Male in den irdischen Leib eingezogen ist, also aufge-
nommen worden ist von dem irdischen Leib wie der Tropfen Wasser von dem 
Schwämmchen, ist seine höhere Seele zur Ichheit geworden.  

Diese höhere Seele, diese Ichheit kann innerhalb des Ich Fehler begehen. 
(Das Vaterunser – Eine esoterische Betrachtung, Erster Vortrag, Berlin, 28. Ja-
nuar 1907, GA 96, S. 215) 

 
* 
 

Im Falle der Bildung physischer Stofflichkeit weist Steiner darauf hin: „Man hat 
sich aber nicht vorzustellen, daß jemals alles Geistige sich in Stoffliches umwandelt; 
sondern man hat in dem letzteren immer nur umgewandelte Teile des ursprünglichen 
Geistigen vor sich“ (GA 13, S. 140). In den weiter oben wiedergegebenen Ausfüh-
rungen kommt es nun zur Aussage über ein vollständiges(?) Hinopfern: „Der göttli-
che Wille spiegelt sich nicht nur in den Dingen, in den Bildern, sondern er opfert al-
les in sie hinein, … Die hingeopferte Gottheit haben Sie im Weltenraum …“. Das 
wirft die Frage auf, ob das wörtlich zu verstehen ist. Was für ein Gottesbild ergibt 
sich, wenn Gott seinen Willen vollständig („alles“) in die Welt hingeopfert hat?  

 

 „Dieses [das große Opfer] besteht in jener Macht des Willens, wo das We-
sen, das da will, imstande ist, sich ganz hinzugeben, nicht nur das Wenige hin-
zugeben, was der Mensch mit seinen schwachen Gefühls- und Willensmächten 
hinzugeben vermag, sondern das ganze Sein hinzugeben, als eine bis ins Stoffli-



77 

 

che hineingehende Wesenheit sich ausfließen zu lassen.“ (S. „das große Opfer“, 
GA 96, S. 209).  

Wörtlich genommen stünden wir jetzt vor einem willenlosen – vielleicht sogar seins-
losen? – Gott oder aber einem Gott, dessen Willen in den Atmas aller Menschen zu 
finden ist. Wer zu Gott betet, der betet dann in gewisser Weise zum Göttlichen in al-
len Menschen – und damit auch zu sich selbst.  

Das ist eine fragwürdige Konsequenz, die allerdings auch ihren Charme hat, da 
sich Sätze finden lassen, die diese Sicht stützen. So lautet beispielsweise ein bekann-
ter Ausspruch: „Volkes Stimme ist Gottes Stimme“ („vox populi vox dei“5). Die 
Schlange verheißt Eva: „Nein, ihr werdet nicht sterben. 5 Gott weiß vielmehr: So-
bald ihr davon esst, gehen euch die Augen auf; ihr werdet wie Gott und erkennt Gut 
und Böse.“ (1. Mos 3, 4 − 5, EU) und kurz darauf heißt es: „Und Gott, der Herr 
sprach: Siehe, Adam ist geworden wie unsereiner und weiß, was gut und böse ist.“ 
(1. Mos 3, 22). Diese Gottesnatur des Menschen behauptet die Bibel dann auch in 
Psalm 82: „Wohl habe ich gesagt: Ihr seid Götter, ihr alle seid Söhne des Höchsten.“ 
(Ps 82, 6 EU) und auch Jesus sagt: „33 Da erwiderten ihm die Juden: ‚Nicht wegen 
eines herrlichen Werkes wollen wir dich steinigen, sondern wegen Gotteslästerung, 
und weil du, ein Mensch, dich selbst zu Gott machst.’ 34 Jesus entgegnete ihnen: 
‚Steht denn nicht in euren Gesetzen (Ps. 82, 6) geschrieben: »Ich habe gesagt: Götter 
seid ihr?«’“ (Joh 10, 33 − 34, EU) 6. Der deutsche Theologe Angelus Silesius (1624 
– 1677) kommt zu ganz ähnlichen Ergebnissen. Hier eine kleine Auswahl aus dem 
„Cherubinischen Wandersmann“7:  

 
8. Gott lebt nicht ohne mich 
Ich weiß, daß ohne mich Gott nicht ein Nu kann leben; 
Werd ich zunicht, er muß von Not den Geist aufgeben. 
 
10. Ich bin wie Gott und Gott wie ich 
Ich bin so groß wie Gott, er ist als ich so klein; 
Er kann nicht über mich, ich unter ihm nicht sein. 
 
14. Ein Christ so reich als Gott 
Ich bin so reich als Gott, es kann kein Stäublein sein, 

                                           
5 „Der Satz erscheint unter anderem in einem Brief (Epistulae 15) des französischen 

Theologen Petrus von Blois (1135–1204), in dem er die Geistlichkeit daran erinnert, wie 
wichtig das Urteil der Gemeinde über sie ist: Scriptum est: quia vox populi, vox dei. Zu 
deutsch: ‚Geschrieben steht: Weil es Volkes Stimme ist, ist es Gottes Stimme.‘“ Zit. 
nach. http://de.wikipedia.org/wiki/Vox_populi_vox_dei (2013-12-26). 

6 Entnommen aus Klünger, 2012, S. 218f  
7 Online unter 

http://www.zeno.org/Literatur/M/Angelus+Silesius/Gedichte/Cherubinischer+Wanders
mann/Erstes+Buch (2014-01-02) 



78 

Das ich (Mensch, glaube mir) mit ihm nicht hab gemein. 
 
32. Gott stirbt und lebt in uns 
Ich sterb und leb auch nicht: Gott selber stirbt in mir, 
Und was ich leben soll, lebt er auch für und für.  
 
212. Ich wie Gott, Gott wie ich 
Gott ist das, was er ist; ich bin das, was ich bin; 
Doch kennst du einen wohl, so kennst du mich und ihn 
 
277. Das Ende Gottes 
Daß Gott kein Ende hat, gesteh ich dir nicht zu, 
Denn schau, er sucht ja mich, daß er in mir beruh! 
 
294. Gott ist ohne Willen 
Wir beten: es gescheh, mein Herr und Gott, dein Wille; 
Und sieh, er hat nicht Will, er ist ein ewge Stille. (Silesius, 1966) 
 
Dass etwas zugleich sowohl seinen Ursprung in Gott als auch im Menschen ha-

ben könnte, finden wir auch in der „Philosophie der Freiheit“:  

 

Nur eines weiß ich ganz unbedingt sicher, denn ich bringe es selbst zu sei-
nem sichern Dasein: mein Denken. Mag es noch einen andern Ursprung seines 
Daseins haben, mag es von Gott oder anderswoher kommen; daß es in dem Sin-
ne da ist, in dem ich es selbst hervorbringe, dessen bin ich gewiß. (GA 4, S. 46)  

Die Aussagen über den vermeintlichen Zweck des Menschen deuten in dieselbe 
Richtung:  

 

Wirksam im realistischen Sinne wird die Idee aber nur im Menschen. Des-
halb hat das Menschenleben nur den Zweck und die Bestimmung, die der 
Mensch ihm gibt. Auf die Frage: was hat der Mensch für eine Aufgabe im Le-
ben? kann der Monismus nur antworten: die, die er sich selbst setzt. Meine Sen-
dung in der Welt ist keine vorherbestimmte, sondern sie ist jeweilig die, die ich 
mir erwähle. Ich trete nicht mit gebundener Marschroute meinen Lebensweg an.  

[...] Gerade weil die Idee nicht außer dem Dinge ist, sondern in demselben 
als dessen Wesen wirkt, kann nicht von Zweckmäßigkeit gesprochen werden. 
Gerade derjenige, der leugnet, daß das Naturwesen von außen bestimmt ist (ob 
durch eine in der Luft schwebende Idee oder eine außerhalb des Geschöpfes im 
Geiste eines Weltschöpfers existierende ist in dieser Beziehung ganz gleichgül-
tig), muß zugeben, daß dieses Wesen nicht zweckmäßig und planvoll von außen, 
sondern ursächlich und gesetzmäßig von innen bestimmt wird. 



79 

 

[...] Und wenn von einer nach dem Muster der menschlichen Zweckmäßig-
keit gedachten zweckmäßigen Bestimmung des Menschengeschlechtes als von 
einem irrigen Gedanken gesprochen ist, so ist gemeint, daß der Einzelmensch 
sich Zwecke setzt, aus diesen setzt sich das Ergebnis der Gesamtwirksamkeit der 
Menschheit zusammen. Dieses Ergebnis ist dann ein höheres als seine Glieder, 
die Menschenzwecke. (XI Weltzweck und Lebenszweck (Bestimmung des 
Menschen, GA 4, S. 186-189) 

Oder  

„Das souveräne Individuum, das weiß, daß es nur aus seiner Natur heraus 
leben kann, und das in einer seinem Wesen entsprechenden Lebensgestaltung 
sein persönliches Ziel sieht, ist für Nietzsche der Übermensch, im Gegensatz zu 
dem Menschen, der glaubt: ihm sei das Leben geschenkt, um einem außer ihm 
selbst liegenden Zwecke zu dienen.“ (II. Der Übermensch, GA 5, S. 41) 

Stimmig zu Steiners Monismus bringt er das Konzept des völlig in der Welt aufge-
gangenen Gottes selbst zum Ausdruck: da ist nicht Gott und die Welt, sondern die 
eine Welt ist Gott8, wenn auch die physische Welt nur ein Teil der Gottheit sein soll-
te, so man – in Anlehnung an GA 13, S. 140 (S. weiter oben) –, neben der physi-
schen noch eine geistige Welt annimmt: 

 

Wir sehen das Gewebe der Gesetze über den Dingen walten, und das be-
wirkt die Notwendigkeit. Wir besitzen in unserem Erkennen die Macht, die Ge-
setzlichkeit der Naturdinge aus ihnen loszulösen und sollten dennoch die willen-
losen Sklaven dieser Gesetze sein? Die Naturdinge sind unfrei, weil sie die Ge-
setze nicht erkennen, weil sie, ohne von ihnen zu wissen, durch sie beherrscht 
werden. Wer sollte sie uns aufdrängen, da wir sie geistig durchdringen? Ein er-
kennendes Wesen kann nicht unfrei sein. Es bildet die Gesetzlichkeit zuerst in 
Ideale um und gibt sich diese selbst zum Gesetze. Wir sollten endlich zugeben, 
daß der Gott, den eine abgelebte Menschheit in den Wolken wähnte, in unserem 
Herzen, in unserem Geiste wohnt. Er hat sich in voller Selbstentäußerung ganz 
in die Menschheit ausgegossen. Er hat für sich nichts zu wollen übrig behalten, 
denn er wollte ein Geschlecht, das frei über sich selbst waltet. Er ist in der Welt 
aufgegangen. Der Menschen Wille ist sein Wille, der Menschen Ziele seine Zie-
le. Indem er den Menschen seine ganze Wesenheit eingepflanzt hat, hat er seine 
eigene Existenz aufgegeben. Es gibt einen «Gott in der Geschichte » nicht; er 
hat aufgehört zu sein um der Freiheit der Menschen willen, um der Göttlichkeit 

                                           
8 Die römisch-katholische Kirche hat erst mit dem 1. Vatikanischen Konzil 1870 dem 

Pantheismus eine Absage erteilt. Zum Thema „Pantheismus“ siehe den Beitrag in der 
Wikipedia unter http://de.wikipedia.org/wiki/Pantheismus (2013-12-26) 



80 

der Welt willen. Wir haben die höchste Potenz des Daseins in uns aufgenom-
men. Deswegen kann uns keine äußere Macht, können uns nur unsere eigenen 
Schöpfungen Befriedigung geben. Alles Wehklagen über ein Dasein, das uns 
nicht befriedigt, über diese harte Welt, muß schwinden gegenüber dem Gedan-
ken, daß uns keine Macht der Welt befriedigen könnte, wenn wir ihr nicht zuerst 
selbst jene Zauberkraft verleihen, durch die sie uns erhebt und erfreut. Brächte 
ein außerweltlicher Gott uns alle Himmelsfreuden, und wir sollten sie so hin-
nehmen, wie er sie ohne unser Zutun bereitete, wir müßten sie zurückweisen, 
denn sie wären die Freuden der Unfreiheit. (Die Natur und unsere Ideale. Send-
schreiben an die Dichterin des „Hermann“: M. E. Delle Grazie, 1886, GA 30, 
S. 239) 

 
* 
 

Deutlich wird in diesem Vortrag ausgesprochen: „Wir sollen das Vaterunser beten, 
und täglich.“ Welche Bedeutung kommt dem Sollen im vorangehenden Satz zu? In 
„Wie erlangt man …“ heißt es:  

 

Tritt nun der Eingeweihte aus seinem umschlossenen Geistgebiet heraus, vor 
die Öffentlichkeit: dann kommt für ihn sogleich ein drittes Gesetz in Betracht. 
Es ist dieses: Richte jede deiner Taten, jedes deiner Worte so ein, daß durch dich 
in keines Menschen freien Willensentschluß eingegriffen wird“ (GA 10, S. 29).  

Will man mit dieser Aussage nicht in Konflikt kommen, so bieten sich zwei Lösun-
gen an: Die eine besteht darin, dass diese Vorträge für Mitglieder nicht als Vorträge 
für die „Öffentlichkeit“ gesehen werden. Die andere Lösung bestünde darin, das 
„Sollen“ so zu verstehen: Wenn du dich einer geisteswissenschaftlichen Schulung 
unterziehen willst, wenn du dich weiterentwickeln willst, dann wird es dir förderlich 
sein, wenn du täglich das Vaterunser betest.  

In diesem Zusammenhang ist es vielleicht auch von Interesse, dass „Gebet“ in 
den Werken Rudolf Steiners (GA 1 – GA 36), also in jenem Schrifttum, das für die 
Öffentlichkeit bestimmt ist, nicht thematisiert wird. Lediglich in GA 34 wird als Ne-
benbemerkung das Thema berührt:  

 

„Der Mensch aber, der nicht anbetend zu den geistigen Höhen aufzusehen 
vermag, verschließt sich. Die Devotion aber öffnet Herz und Sinn.“ (Der theo-
sophische Kongreß in Amsterdam, GA 34, S. 544) 



81 

 

Das Vaterunser. Nunmehr ist vertieftes Verständnis 
gefordert 
So sehen wir in dem Vaterunser ein Gebet, das die Entwickelung des ganzen 
Menschen umfaßt. 

Nun könnte jemand einwenden – und diesem Einwand werden Sie sogar 
häufig begegnen: Das Vaterunser ist doch ein Gebet, das von dem Christus Jesus 
als ein Gebet für jedermann gegeben ist. Was nützt da eine solche Auslegung, 
von der doch die meisten Menschen nichts wissen? 

Der naive Mensch braucht auch nichts davon zu wissen. Sehen Sie sich die 
Rose an. Die höchste Weisheit hat die Rose aufgebaut, und doch kann sich der 
naivste Mensch darüber freuen. Das Wissen von dieser Weisheit ist nicht not-
wendig. Und so ist es auch mit dem Vaterunser. Es hat seine Kraft auf das 
menschliche Gemüt, auch wenn das naive Gemüt nichts davon weiß. Aber nie 
würde das Vaterunser diese Kraft haben, wenn es nicht aus dieser tiefsten Weis-
heit geschöpft wäre. Alle die großen Gebetsformen sind, wie diese größte Form, 
aus der tiefsten Weisheit geschaffen, und die Gewalt dieser Gebetsformen be-
ruht nur darauf. Wenn Sie auch denken, das sei eine ergrübelte Sache, so ist das 
nicht wahr, sondern die Wesenheit, die uns das Vaterunser gegeben hat, die hat 
die tiefe Kraft hineingelegt. 

So sehen Sie, wie man erst mit Hilfe der Geisteswissenschaft das versteht, 
was man täglich übt, und dessen Kraft die Menschheit seit zwei Jahrtausenden 
erfahren hat. 

Jetzt aber ist der Zeitpunkt gekommen in der Menschheitsentwickelung, wo 
es nicht mehr weitergeht ohne diese Vertiefung des Verständnisses. Früher, das 
heißt bis dahin konnte die Menschheit die geistigen Kräfte, die gerade in diesem 
Gebet liegen, fühlen, ohne ihren tieferen Sinn zu kennen. Jetzt aber ist die 
Menschheit so weit in ihrer Entwickelung vorgeschritten, daß sie fragen muß, 
und deshalb muß ihr jetzt die Antwort gegeben werden. 

Die christliche Religion wird nicht dadurch an Wert verlieren, sondern im 
Gegenteil erst in ihrer ganzen Tiefe sich offenbaren. Durch die größte Weisheit 
werden die religiösen Inhalte wieder neu erobert werden. Ein Beispiel dafür ist 
die esoterische Auslegung des Vaterunser. Sie zeigt uns den Weg, den der 
Mensch durch seine vielen Verkörperungen hindurch beschreiten muß. Die vier 
niederen Bitten, wenn er in ihrem Sinn wandelt, helfen ihm die Arbeit vollbrin-
gen, die zur Gestaltung seiner höheren Wesensglieder führt, so wie sie in den 
drei ersten Bitten ausgedrückt sind. (Sechster Vortrag, Kassel, 21. Juni 1907, 
GA 100, S. 78-79) 



82 

Denken wirkt auf den Astralleib, das Gebet wirkt auf 
den Ätherleib 
Die Wirkung des Ätherleibes offenbart sich in der Wiederholung. … Der Äther-
leib hat ein Grundgesetz, das ist das Gesetz der Wiederholung. Auch beim 
menschlichen Wachstum macht sich dieses Prinzip geltend. Der Ätherleib zeigt 
seinen Einfluß in der Bildung der Rückenwirbel, die aber da ihren Abschluß fin-
det, wo der Astralleib zu wirken beginnt und sich die Schädelkapsel wölbt. Wir 
können daher auf den ätherischen Leib nur einwirken durch das Prinzip der 
Wiederholung. Wenn Sie denken und begreifen, so wirkt das nur auf den Astral-
leib. Wenn Sie aber zum Beispiel beten oder meditieren und täglich dasselbe 
Gebet oder dieselbe Meditation wiederholen, so wirken Sie bis in den Ätherleib 
hinein. Die Dinge sind so, daß im Kosmos sich zuerst das Prinzip der Wiederho-
lung zeigt in den Taten des Ätherleibes, dann das Prinzip des Abschlusses durch 
den Astralleib. Wo der Astralleib sich zurückzieht, tritt mit Selbstverständlich-
keit wieder das Prinzip der Wiederholung auf. So wachsen Ihre Haare und Nä-
gel, weil sich der Astralleib dort zurückgezogen hat. Es schmerzt ja auch nicht, 
wenn Sie sich die Haare abschneiden, denn der Schmerz ist ein Ausdruck des 
Astralleibes. (Achter Vortrag, Köln, 29. Dezember 1907, GA 101, S. 254) 

Tischgebet als Dokumentierung, dass beim Essen 
Geistiges in den Menschen einfließt 
Das Essen wird nicht eine niedrige Beschäftigung für ihn [den Menschen der 
Zukunft; Anm. d. Verf.] sein, sondern etwas, was mit Seele und Geist vollbracht 
wird, weil er wissen wird, daß alles, was er verzehrt, die äußere Gestalt für ein 
Seelisches ist. Für unsere Zeit, für unser Zwischenzeitalter, wo die Menschen 
nicht so viel wissen können von den lebendigen seelischen Beziehungen zwi-
schen sich und der Welt, mußten allerlei Surrogate geschaffen werden. Warum 
haben zu allen Zeiten die Eingeweihten den Menschen dazu angehalten, zu be-
ten vor dem Essen? Das Gebet sollte nichts anderes sein als eine Dokumentie-
rung dafür, daß beim Essen ein Geistiges in den Menschen einfließt. (Dritter 
Vortrag, Stuttgart, 6. August 1908, GA 105, S. 58) 

Durch das Gebet arbeitet das Ich am Ätherleib 
In welcher Weise arbeitet nun das Ich am Ätherleib? Um dies zu erkennen, wol-
len wir ein Beispiel zu Hilfe nehmen. Wenn Ihnen irgend etwas erklärt wird und 
Sie haben die Sache verstanden, so hat das Ich in den Astralleib hineingearbei-



83 

 

tet. Wenn Sie aber tagtäglich ein Gebet verrichten, etwa tagtäglich das Vaterun-
ser beten, so arbeiten Sie in den Ätherleib dadurch hinein, daß Sie jeden Tag 
dasselbe wiederholen, daß die Seele immer wieder dieselbe Tätigkeit zustande 
bringt. Wiederholung ist etwas ganz anderes als einmaliges Verständnis. Wir 
wollen uns das klarmachen, wie das eine den Astralleib, das andere den Äther-
leib vom Ich aus bearbeitet. 

Schauen Sie auf das Wachsen der Pflanze. Sie treibt den Keim, den Stengel, 
setzt Blatt für Blatt an, immer neue grüne Blätter. Dadurch, daß sie mit einem 
Ätherleib begabt ist, kann sie das, denn das Prinzip des Ätherleibes ist das der 
Wiederholung. Überall da, wo Wiederholung auftritt, da wirkt ein Ätherleib. 
Den Abschluß der Pflanze, die Blüte, den bewirkt ein anderes Prinzip, der sie 
überschattende Astralleib. Also ein Abschluß, das ist das Prinzip der Astralität. 
Merken Sie wohl – Sie können das auch beim Menschen am Bau seines physi-
schen Leibes beobachten. Sehen Sie das Rückgrat an, die immer sich wiederho-
lenden Rückenwirbel, da haben Sie den Ätherleib im Physischen ausgedrückt. 
Nun betrachten Sie den Kopf des Menschen, das Gehirn: da haben Sie den Ab-
schluß, den Astralleib in der physischen Form. Denselben Vorgang haben Sie 
geistig als das einmalige Verständnis durch die Wirkung auf den Astralleib, und 
als errungene Tätigkeit durch die tägliche Wiederholung desselben Gebetes oder 
derselben Meditationsübung, einer Arbeit am Ätherleib. Darin ist das Wesentli-
che der Meditation zu sehen, daß sie durch das Prinzip der Wiederholung in den 
Astralleib nicht allein, sondern in den Ätherleib hinein wirkt. Die großen Religi-
onslehrer haben deshalb so Großes gewirkt, weil sie der Menschheit Inhalte ge-
geben haben, in denen fortwirkende Kraft sich offenbarte, die immer noch wei-
ter wirkt. So ist also auch der Ätherleib des Menschen zweiteilig: er hat einen 
durchgearbeiteten Teil, der allerdings beim Durchschnittsmenschen noch gering 
ist, und den vom Ich aus noch nicht bearbeiteten Teil. (Dritter Vortrag, Buda-
pest, 5. Juni 1909. Das Wesen des Menschen, GA 109, S. 181) 

Sättigung durch das Gebet – «Ich bin das Brot des 
Lebens!» 
«Jesus aber nahm die Brote, dankte und gab sie den Jüngern, die Jünger aber 
denen, die sich gelagert hatten; desselbigengleichen auch von den Fischen, wie-
viel sie wollten.» (6,11)9 

                                           
9 Der Text scheint dem Johannesevangelium der Lutherbibel von 1545 entnommen zu 

sein und stimmt bis auf das vorletzte Wort überein: „Jesus aber nahm die Brote, dankte 
und gab sie den Jüngern, die Jünger aber denen, die sich gelagert hatten; 

 



84 

Aber der Sinn dieser Worte, wenn wir sie im Urtext nehmen – er ist schlecht 
wiedergegeben in den deutschen Worten –, ist etwa der folgende : Die Jünger 
gaben die Brote und die Fische weiter, und einen jeden ließen sie damit machen, 
was er wollte; keiner aber wollte damit etwas anderes, als in diesem Momente 
das empfinden, was als Kraft ausgeht von dem mächtigen Ätherleibe des Chris-
tus Jesus. Keiner wollte etwas anderes. Und wodurch wurden sie satt? Im 23. 
Verse heißt es: 

«Es kamen aber andere Schiffe von Tiberias nahe zu der Stätte, da sie das 
Brot gegessen hatten durch des Herrn Danksagung.» 

Durch das Gebet des Herrn hatten sie das Brot gegessen! Sie hatten Brot ge-
gessen, ohne daß sich der physische Akt vollzogen hatte. Und dadurch konnte 
der Christus Jesus das Geschehene hinterher interpretieren, daß er sagt: «Ich bin 
das Brot des Lebens!» 

Was also hatten sie gegessen? Die Kraft des Christus-Leibes hatten sie ge-
gessen! Was konnte übrigbleiben? Übrigbleiben konnte nur die Kraft des Chris-
tus-Leibes! Sie wirkte so stark, daß man hinterher noch einsammeln konnte. 
(Vierzehnter Vortrag, Kassel, 7. Juli 1909, GA 112, S. 279-280) 

Steiners Exegese wirft hier neue Fragen auf: Wurde das Volk nun durch das Gebet 
des Herrn satt oder durch dessen Ätherleib? Oder wurde durch das Gebet des Herrn 
sein Ätherleib in die Lage versetzt, sättigend zu wirken? Und wie sammelt man 
Kräfte des Christusleibes in Körben ein?10 Aus dem Bisherigen darf vermutet wer-
den, dass es sich bei den „Körben“ auch nicht um das handelt, was üblicher Weise 
unter „Brotkorb“ verstanden wird. 

Stimmung zum Gebet sind segensreiche Faktoren für 
später  
Während des Alters von sieben bis vierzehn Jahren ist es nötig, daß der Mensch 
nicht zum vorzeitigen Gebrauch seiner Vernunft erzogen wird. Die Autorität 
muß bewirken, daß Wahrheit uns da als solche erscheint. Wenn wir die Men-
schen bewundern können, die uns in diesem Lebensabschnitt umgeben, kommt 
uns dies in unserem vorletzten Lebensabschnitt merkwürdig zustatten. Andäch-
tiges Hinaufschauen zu Naturwundern, Stimmung zum Gebet sind segensreiche 

                                                                                                                                    
desselbigengleichen auch von den Fischen, wieviel er wollte“ 
(http://bibeltext.com/john/6-11.htm (2013-12-26) 

10 „Da sammelten sie und fülleten zwölf Körbe mit Brocken von den fünf Gerstenbroten, 
die überblieben denen, die gespeiset worden“ (Joh. 6,13; 
http://l45.bibeltext.com/john/6.htm (2013-12-26) 



85 

 

Faktoren für später. Frohe Anerkennung der Autorität kommt zurück, gewandelt 
in einer Weise, die selbstverständlich macht, daß ein solcher Mensch Autorität 
hat. Andacht, die Kinder in diesem Zeitabschnitt zu entwickeln imstande sind, 
hat zur Folge, daß sie zu Menschen werden, die ohne etwas zu tun, bloß in der 
Gemeinschaft anderer zu sein brauchen, um wie segnend zu wirken. Die Hand, 
die sich niemals in Andacht mit der anderen falten konnte, wird nie segnen kön-
nen. Wer niemals gelernt hat, die Knie zu beugen, wird nie segnen können. 
Wenn Sie ein solches Gesetz durchdrungen haben, werden Sie es bestätigt fin-
den. Auf diese Weise kann man die Wirkung des Karmagesetzes bereits im Zeit-
raum eines Menschenlebens verfolgen. (Wege und Ziele des geistigen Men-
schen, zweiter Vortrag, Kopenhagen, 4. Juni 1910, GA 125, S. 55) 

Salzbildungs- und Auflösungsprozesse als Gebet 
erleben 
Als der erste wichtige Prozeß ist folgender anzuführen: Die Salzbildung. Alles, 
was in der Natur aus einer Auflösung als fester Stoff sich niederschlägt, sich set-
zen, herausfallen kann, nannte der mittelalterliche Rosenkreuzer: Salz. Wenn 
aber der mittelalterliche Rosenkreuzer diese Salzbildung sah, war seine Vorstel-
lung davon ganz verschieden von der des heutigen Menschen. Denn der Anblick 
eines solchen Prozesses mußte wie ein Gebet wirken in der Seele desjenigen 
Menschen, der ihn betrachtete, wenn er ihn als verstanden empfinden wollte. 
Der mittelalterliche Rosenkreuzer suchte sich deshalb klar zu machen, was in 
seiner eigenen Seele vorgehen müßte, wenn in ihr diese Salzbildung auch vor-
gehen sollte. Er dachte: Die menschliche Natur vernichtet sich fortwährend 
durch die Triebe und Leidenschaften. Unser Leben wäre eine fortwährende Zer-
setzung, ein Fäulnisprozeß, wenn wir uns nur den Begierden und Leidenschaften 
hingeben würden. Und wenn der Mensch sich wirklich schützen will gegen die-
sen Fäulnisprozeß, so muß er sich fortwährend hingeben reinen, nach dem Geis-
tigen hintendierenden Gedanken. Es handelte sich um die Höherentwickelung 
seiner Gedanken. Der mittelalterliche Rosenkreuzer wußte, daß, wenn er in einer 
Inkarnation seine Leidenschaften nicht bekämpfte, er in die nächste Inkarnation 
mit Krankheitsanlagen hineingeboren werden würde, daß er aber, wenn er seine 
Leidenschaften läuterte, in die nächste Inkarnation mit gesunden Anlagen eintre-
ten würde. Der Prozeß der Überwindung der zur Verwesung führenden Kräfte 
durch Spiritualität, das ist mikrokosmische Salzbildung. So können wir begrei-
fen, wie ein solcher Naturvorgang für den mittelalterlichen Rosenkreuzer zum 
frömmsten Gebet werden konnte. Bei der Betrachtung der Salzbildung sagten 
sich die mittelalterlichen Rosenkreuzer mit dem Gefühl der reinsten Frömmig-



86 

keit: Hier haben göttlich-geistige Kräfte seit Tausenden von Jahren ebenso ge-
wirkt, wie in mir reine Gedanken wirken. Ich bete an hinter der Maja der Natur 
die Gedanken der Götter, der göttlich-geistigen Wesenheiten. – Das wußte der 
mittelalterliche Rosenkreuzer und er sagte sich: Wenn ich mich durch die Natur 
anregen lasse, solche Empfindungen zu hegen, so mache ich mich selber dem 
Makrokosmos ähnlich. Betrachte ich diesen Prozeß nur äußerlich, so scheide ich 
mich von dem Gotte, so falle ich vom Makrokosmos ab. – So empfand der mit-
telalterliche Theosoph oder Rosenkreuzer. 

Ein anderes Erlebnis war der Prozeß der Auflösung: ein anderer Naturpro-
zeß, der ebenfalls den mittelalterlichen Rosenkreuzer zum Gebet führen konnte. 
Alles dasjenige, was etwas anderes auflösen kann, nannte der mittelalterliche 
Rosenkreuzer: Quecksilber oder Merkur. Nun trat wieder für den mittelalterli-
chen Rosenkreuzer die Frage auf: Was ist die entsprechende Eigenschaft in der 
menschlichen Seele? Welche Seeleneigenschaft wirkt so, wie in der Natur drau-
ßen Quecksilber oder Merkur? Der mittelalterliche Rosenkreuzer wußte, daß 
das, was diesem Merkur in der Seele entspricht, alle Formen der Liebe in der 
Seele bedeutet. Er unterschied niedere und höhere Auflösungsprozesse, wie es 
niedere und höhere Liebeformen gibt. Und so wurde der Anblick des Auflö-
sungsprozesses wieder zu einem frommen Gebete, und der mittelalterliche The-
osoph sagte sich: Es hat die Liebe des Gottes draußen Jahrtausende lang so ge-
wirkt, wie in meinem Innern die Liebe wirkt. (Das rosenkreuzerische Christen-
tum, Zweiter Vortrag, Neuchâtel, 28. September 1911, GA 130, S. 72-73) 

Mitteilungen des Okkultisten werden für den Religiösen 
zum Gebet 
Und dann verwandelte sich dasjenige, was der okkultistische Aspirant dem reli-
giös gestimmten Menschen verkündigen konnte, bei diesem in Andacht, in Ge-
bet. (Siebenter Vortrag, Kristiania (Oslo), 9. Juni 1912, GA 137, S. 134) 

Gebet zu eigenen Vervollkommnung 
Und der, der wirklich begreift die Dinge, die ihm der Okkultismus enthüllen 
kann über des Menschen Verhältnis zur Sternenwelt, bei dem ist ehrlich das Ge-
bet, das er dann verständnisvoll an die Welt richtet und das etwa so lauten kann: 
«Je mehr ich mir bewußt werde, wie ich herausgeboren bin aus dem Weltenall, 
je mehr ich die Verantwortlichkeit fühle, die Kräfte in mir zu entwickeln, die ein 
ganzes Weltenall mir gegeben hat, ein um so besserer Mensch werde ich werden 
können.» Und wer dieses Gebet aus der tief innersten Seele heraus zu beten ver-



87 

 

steht, der darf auch hoffen, daß es bei ihm ein reales Ideal wird, der darf auch 
hoffen, daß er durch die Kraft eines solchen Gebetes ein immer besserer und 
vollkommenerer Mensch werde. So arbeitet bis in die intimsten Tiefen hinein 
das, was wir durch die wahre Geisteswissenschaft erhalten. (Der Durchgang des 
Menschen durch die Platenensphären und die Bedeutung der Christus-
Erkenntnis. Hannover, 18. November 1912, GA 140, S. 60) 

Ideen und Begriffe werden zuletzt gebetsartige reine 
Empfindungen 
Es gibt einen Ausspruch von Kant, der sehr schön ist. Kant sagt: Zwei Dinge 
sind es, die ganz besonderen Eindruck auf mich gemacht haben: der bestirnte 
Himmel über mir und das moralische Gesetz in mir. – Es macht ganz besonde-
ren Eindruck, wenn man nun darauf kommt, daß beides dasselbe ist. Denn zwi-
schen Tod und Geburt sind wir ausgegossen über den Sternenraum und nehmen 
seine Kräfte in uns herein, und wenn wir im physischen Leibe sind, dann sind 
diese Kräfte, die wir aufgenommen haben, in uns als unsere moralischen Impul-
se wirksam. Wenn wir da stehen und den Sternenhimmel betrachten, können wir 
sagen: Was da draußen an Kräften lebt und webt im Weltenraum, darin leben 
und weben wir in der Zeit zwischen Tod und neuer Geburt. Und das ist jetzt das 
richtunggebende Gesetz unseres moralischen Lebens. So sind der Sternenhim-
mel draußen und das moralische Gesetz in uns ein und dieselbe Wirklichkeit, 
nur zwei Seiten dieser Wirklichkeit. Den gestirnten Himmel durchleben wir 
zwischen Tod und neuer Geburt, das moralische Gesetz zwischen Geburt und 
Tod. 

Wenn wir dies erfassen, dann wird Geisteswissenschaft unmittelbar zur An-
dacht, wie zu einem gewaltigen Gebet; denn was ist ein Gebet anderes als dasje-
nige, was unsere Seele mit dem Göttlich-Geistigen, das die Welt durchwebt, 
verbindet. 

Dieses Gebet ist das, was ein Gebet heute sein kann. Wir müssen es uns er-
obern, indem wir die Sinnenwelt durchleben. Indem wir dieses bewußt anstre-
ben, wird ganz von selbst das, was wir wissen können, zu einem Gebet. Da wird 
spirituelle Erkenntnis unmittelbar Gefühl und Erlebnis und Empfindung. Und 
das soll sie werden. Dann mag sie noch so sehr mit Begriffen und Ideen arbei-
ten: Ideen und Begriffe werden zuletzt gebetsartige reine Empfindungen, reines 
Fühlen. Das aber ist es, was unsere Zeit braucht. Unsere Zeit braucht das unmit-
telbare Herausleben aus der Betrachtung zum Erleben des Kosmos, da wo die 
Betrachtung selber wie ein Gebet wird. Während die Betrachtung der äußeren 
physischen Welt immer trockener, immer gelehrtenhafter wird, immer abstrakter 



88 

wird, wird die Betrachtung des geistigen Lebens immer herzlicher gestimmt, 
immer tiefer, wird geradezu immer gebetartiger, und das nicht durch eine einsei-
tige Sentimentalität, sondern durch ihre eigene Natur. Dann wird der Mensch 
nicht bloß aus abstrakten Ideen heraus wissen, er habe das Göttliche, was den 
Weltenraum durchwebt und durchlebt, in sich; sondern er wird wissen, indem er 
weiterschreitet in der Erkenntnis, daß er es wirklich erlebt hat in dem Leben 
zwischen dem letzten Tod und der neuen Geburt. Er wird wissen: was er da 
durchlebt hat, das hat er jetzt in sich als die Reichtümer seines Lebens. (Einiges 
über die Technik des Karma im Leben nach dem Tode, Bern, 15. Dezember 
1912, GA 140, S. 145-146) 

Abendgebet als geistige Nahrung für die Toten 
Früher, wo man mit einem andächtigen Abendgebet zur Ruhe ging und mitnahm 
die Nachwirkungen dieses Abendgebetes, war das anders als heute, wo die Men-
schen vielleicht nach einem Mahle oder andern Genüssen, ohne an etwas Über-
sinnliches zu denken, gedankenlos in den Schlaf sinken. So entzieht man den 
Toten ihre geistige Nahrung. (Ergänzende Tatsachen über das Leben zwischen 
Tod und neuer Geburt (Hörernotizen), Breslau, 5. April 1913, GA 140, S. 292) 

Das makrokosmische Vaterunser 
Und er [Jesus] erinnerte sich: Als ich am heidnischen Altar lag, da hörte ich et-
was wie eine Offenbarung! – Und jetzt kamen in seine Erinnerung die Worte der 
umgewandelten Bath-Kol, die ich ja gestern gesprochen habe, und er sprach sie 
zur Mutter: 

Amen 
Es walten die Übel 
Zeugen sich lösender Ichheit 
Von andern erschuldete Selbstheitschuld 
Erlebet im täglichen Brote 
In dem nicht waltet der Himmel Wille 
Da der Mensch sich schied von Eurem Reich 
Und vergaß Euren Namen 
Ihr Väter in den Himmeln. 

[…] Denn es wußte jetzt Jesus von Nazareth, daß dasjenige, was er damals 
gehört hatte als die veränderte Stimme der Bath-Kol, die ihm zugerufen hatte die 
Worte: «Amen, es walten die Übel» – eine uralt heilige Lehre war, ein allwal-
tendes Gebet war überall in den Mysterien, welches man in den Mysterienstätten 



89 

 

gebetet hatte, daß es aber heute vergessen war. Er wußte jetzt, daß das, was ihm 
gegeben worden war, ein Hinweis war auf alte Mysterienweisheit, die über ihn 
gekommen war, als er am heidnischen Altar entrückt war. Aber er sah zugleich 
und drückte es auch in jenem Gespräch aus, daß es keine Möglichkeit gibt, das 
heute wiederum zum Verständnis zu bringen.  

Und jetzt kam ihm die Stimme der Bath–Kol wieder in den Sinn, und er 
wußte, daß erneuert werden müßten die urältesten Formeln und Gebete; er wuß-
te, daß nun der Mensch von unten hinauf suchen mußte den Weg in die geistigen 
Welten, daß er durch dieses Gebet den göttlichen Geist suchen konnte. Da nahm 
er die letzte Zeile des alten Gebetes: 

«Ihr Väter in den Himmeln» 

und kehrte sie um, weil sie so jetzt angemessen ist für den Menschen der 
neuen Zeit und weil er sie nicht auf die vielen geistigen Wesenheiten der Hierar-
chien, sondern auf das eine Geistwesen zu beziehen hatte: 

«Unser Vater im Himmel.» 

Und die zweite Zeile, die er gehört hatte als die vorletzte Mysterienzeile: 

«Und vergaß Euren Namen», 

er kehrte sie um, wie sie jetzt lauten mußte für die Menschen der neuen Zeit: 

«Geheiliget werde Dein Name.» 

Und so wie die Menschen, die von unten hinaufsteigen müssen, sich fühlen 
müssen, wenn sie sich der Gottheit nahen wollen, so wandelte er um die dritt-
letzte Zeile, die da hieß: 

«Da der Mensch sich schied von Eurem Reich» 

in: 

«Zu uns komme Dein Reich!» 

Und die folgende Zeile: 

«In dem nicht waltet der Himmel Wille», 

er kehrte sie um, wie sie die Menschen jetzt allein hören konnten, denn die 
alte Wortstellung konnte kein Mensch mehr hören. Er kehrte sie um, denn eine 
völlige Umkehrung des Weges in die geistigen Welten sollte geschehen; er kehr-
te sie um in: 

«Dein Wille geschehe wie im Himmel also auch auf Erden.» 

Und das Geheimnis vom Brote, von der Einkörperung im physischen Leibe, 
das Geheimnis von alledem, was ihm jetzt durch den Stachel Ahrimans voll er-



90 

schienen war, das wandelte er so um, daß der Mensch empfinden sollte, wie 
auch diese physische Welt aus der geistigen Welt kommt, wenn es der Mensch 
auch nicht unmittelbar erkennt. So wandelte er diese Zeile vom täglichen Brote 
um in eine Bitte: 

«Gib uns heute unser täglich Brot.» 

Und die Worte: 

«Von andern erschuldete Selbstheitschuld» 

kehrte er um in die Worte: 

«Vergib uns unsere Schuld, wie wir vergeben unsern Schuldigern.» 

Und diejenige Zeile, welche die zweite war in dem alten Gebet der Myste-
rien: 

«Zeugen sich lösender Ichheit», 

er kehrte sie um, indem er sagte: 

«Sondern erlöse uns», 

und die erste Zeile: 

«Es walten die Übel», 

machte er zu: 

«Von dem Übel. Amen.» 

Und so wurde denn dasjenige, was das Christentum als das Vaterunser ken-
nenlernte durch die Umkehrung dessen, was Jesus einstmals als die umgewan-
delte Stimme der Bath-Kol vernommen hatte bei seinem Fall am heidnischen 
Altar, zu dem, was Christus Jesus als das neue Mysteriengebet, das neue Vater-
unser lehrte. In einer ähnlichen Weise – und es wird ja noch manches zu sagen 
sein – entstand auch die Verkündigung der Bergpredigt und andere Dinge, die 
der Christus Jesus seine Jünger lehrte. (Fünfter Vortrag, Kristiania (Oslo), 6. 
Oktober 1913, GA 148, S. 82-94) 

Gebet zu den Leitern und Lenkern unseres spirituellen 
Lebens 
Und lassen wir unsere Gefühle hinauf dringen zu denen, die wir da nennen die 
Leiter und Lenker unseres spirituellen Lebens, zu den Meistern der Weisheit und 
des Zusammenklangs der Empfindungen, und erflehen wir ihren Segen für die 
Arbeit, die sich hier in dieser Stadt durch unsere Freunde entfalten soll: 



91 

 

Ihr, die Ihr das geistige Leben leitet, und gebet den Menschen 
je nach den Epochen, was der Mensch braucht, 
Ihr arbeitet mit, wenn hingebungsvoll dem geistigen Leben 
unsere Freunde hier in dieser Stadt dienen. 

Solches möchten wir als Gebet zu den geistigen Leitern, den höheren Hie-
rarchien in diesem Augenblick, der in zwiefacher Beziehung feierlich ist, hin-
aufsenden. Und hoffen dürfen wir, daß walten werde über diesem Zweige dasje-
nige, was verheißen ist, trotz aller Widerstände, die sich immer mehr und mehr 
auftürmen, trotz aller Hemmnisse und Gegnerschaften, was verheißen ist unserer 
Arbeit: daß durch sie das Christus-Geheimnis in der Weise, wie es geschehen 
muß, der Menschheit neuerdings einverleibt werde. (Erdenwinter und Sonnen-
Geistessieg. Zur Einweihung des Vidar-Zweiges, Bochum, 21. Dezember 1913, 
GA 150, S. 117) 

Das Leben des Menschen wird Gebet 
Und wiederum: wenn der Mensch eintaucht in das ganze geistige Weltenleben, 
so wird sein Leben im Grunde genommen Gebet, und er hat dann nicht mehr so 
unbedingt nötig, sich hübsch Minütchen auszusondern, in denen er betet. Son-
dern er weiß: Wenn ich denke, bin ich Leuchter der Cherubim, wenn ich handle, 
wenn ich wollend handle, bin ich Wärmeapparat für die Seraphim. Der Mensch 
weiß, er lebt darinnen in dem ganzen geistigen Weltgefüge. Denken wird ihm 
selbst zur religiösen Gesinnung, Handeln wird ihm zum moralischen Gebet.  

Wir sehen, wie diese drei Gebiete, Kunst, Religion und Wissenschaft, die 
eine Weile getrennt gehen mußten in der Welt, sich wiederum suchen aus dem 
ganzen Menschen heraus. Der Mensch hat sich im Beginne der Erdenentwicke-
lung so viel mitgebracht aus der außerirdischen Entwickelung, daß er noch das 
lebendige, einheitliche Gefühl, das einheitliche Streben hatte, wie es sich in der 
alten Zeit in der Vereinigung von Kunst, Religion und Wissenschaft ausdrückte. 
Man könnte sagen, im Menschen strebte damals noch sein Engel, sein Angelos. 
Aber der Mensch wäre niemals frei geworden, wenn es so fortgegangen wäre. 
Der Mensch mußte emanzipiert werden von diesem alten Erbgut. Aber er muß 
in der aufsteigenden Entwickelung wiederfinden, was er in der absteigenden 
Entwickelung verloren hat. (Vierter Vortrag, Dornach, 20. Dezember 1914, 
GA 156, S. 180) 



92 

Mantramartiges Gebet: Aus dem Mut der Kämpfer … 
Ich habe versucht, das was man bei den einzelnen Völkern gegenüber dem Krie-
ge empfinden kann, auf die prägnante Formel zu bringen, und habe gesagt: Der 
Russe glaubt Krieg zu führen um die Religion, der Engländer um die Konkur-
renz, der Franzose um die Glorie, der Italiener und Spanier um die Heimat, der 
Deutsche führt den Kampf um die Existenz. Und wir werden nun sagen können: 
Italien will die Heimat bewahren; Frankreich empfängt seine eigene [Glorie-
]Vorstellung als das nationale Ideal; der Engländer handelt; der Deutsche strebt; 
der Russe betet – und das ist natürlich. Ich meine nicht das äußere Gebet, son-
dern die Herzensstimmung.  

[…] 
Je mehr Sie solche Gedanken in die geistige Welt hinaufsenden, desto mehr 

tun Sie für das, was aus diesen Weltenkämpfen hervorgehen soll, und desto 
mehr tun Sie für das, was für die ganze Evolution der Menschheit notwendig ist. 

In dieses Gebet also möchte ich ausklingen lassen, was ich durch diese Be-
trachtung an Ihre Seelen heranbringen wollte. Und wenn das, was wir betrachtet 
haben, wirklich in unsere Seelen übergegangen ist, wenn unsere Seelen als See-
len, die jetzt in der Geisteswissenschaft gelebt haben, in die geistige Welt hin-
aufströmen lassen das die Menschen Befriedende, dann hat sich unsere Geistes-
wissenschaft in diesen schicksalschweren Zeiten bewährt! Dann hat sie sich so 
bewährt, daß unsere Kämpfer draußen ihren Mut nicht umsonst ausgelebt haben; 
daß das Blut der Schlachten nicht umsonst geflossen ist! Dann ist nicht umsonst 
in der Welt das Leid der Leidtragenden, dann waren nicht umsonst die Opferta-
ten, die gebracht worden sind. Dann wird Geistesfrucht erwachsen aus unseren 
schicksalschweren Tagen, wird erwachsen um so mehr, als die Menschen im-
stande sein werden, solche Gedanken, wie die angedeuteten, in die geistige Welt 
hinauf zusenden. 

Ich bemerke ausdrücklich, daß die Worte, die ich jetzt sprechen werde, sie-
bengliedrig sind und eine Art Mantram bilden, wobei zu beachten ist, daß in der 
vorletzten Zeile «Lenken Seelen» zu lesen ist: wenn Seelen lenken. Darüber 
wollte ich sprechen, daß diese Ereignisse, die so von der Wirklichkeit sprechen, 
sich uns dadurch ins rechte Licht rücken, daß wir uns erheben von der Maja zur 
rechten Wirklichkeit. Oh, die Seelen werden sich finden, die also unsere Ge-
genwart anzuschauen verstehen werden. Die Seelen werden sich finden, wenn 
sie sich finden werden im Sinne der Lehren, welche Krishna gibt auch über 
kämpfende Seelen. Und wenn es wirklich möglich ist, daß sich in unserer har-
ten, schicksalschweren Zeit bewährt, daß die Seelen, die durch Geisteswissen-
schaft gegangen sind, in der Lage sind, geistbefruchtende Gedanken in die geis-
tige Welt hinaufzusenden, dann wird die rechte Frucht hervorgehen aus dem, 



93 

 

was in so schweren Kämpfen und mit so harten Opfern geschieht. Daher kann 
ich, was ich zu Ihren Seelen heute sprechen wollte, ausklingen lassen in das, was 
ich so gern sehen würde als Bewußtsein, als innerstes Bewußtsein derjenigen 
Seelen, die durch Geisteswissenschaft gegangen sind: 

Aus dem Mut der Kämpfer, 
Aus dem Blut der Schlachten, 
Aus dem Leid Verlassener, 
Aus des Volkes Opfertaten 
Wird erwachsen Geistesfrucht – 
Lenken Seelen geistbewußt 
Ihren Sinn ins Geisterreich. 

(Zweiter Vortrag, Berlin, 31. Oktober 1914, GA 157, S. 46-50) 

Unbewusstes Gebet zu Ahriman 
Das 19. Jahrhundert war ganz ausgefüllt von dieser Furcht, von diesem Schre-
cken vor dem Leben in den höheren Hierarchien. Dahin haben es die Menschen 
gebracht, sie wußten es nicht, die Menschen, aber im Grunde genommen haben 
sie gebetet: Oh, du mein lieber Ahriman – den Ahriman kannten sie nicht, daher 
hatte das Gebet einen anderen Inhalt –, mein lieber Ahriman, behüte mich davor, 
daß meine Gedanken beansprucht werden von dem Weben und Leben der höhe-
ren Hierarchien; denn sonst könnte ich einmal in den Gedanken statt des Irdi-
schen, was der Kopf ausspekuliert hat, irgendein Uranuswesen haben, ein Jupi-
ter-, Saturn-, ein Sonnenwesen, und dies könnte darinnen quirlen! – Sie werden 
sagen: So hat doch kein Mensch gedacht im 19. Jahrhundert. – Aber ich werde 
Ihnen doch den Beweis führen, daß Menschen so gedacht haben. 

Ludwig Feuerbach, ein Philosoph des 19. Jahrhunderts, der ganz besonders 
bekämpft hat die Unsterblichkeitsidee, bekämpft hat jeden Glauben an eine 
übersinnliche Welt, weil er diesen Glauben für den Glauben phantastisch-
mystischer Träumer hielt und ihn als schädlich für die ganze Menschheit be-
trachtete, dieser Ludwig Feuerbach hat in seinem Buche «Gedanken über Tod 
und Unsterblichkeit» folgende Sätze geschrieben. […] 

«Wenn der Mensch erst jenseits der Erde im Himmel auf Uranus oder Sa-
turnus oder wo ihr sonst wollt seine Vollendung fände, so gäbe es keine Philo-
sophie, keine Wissenschaft überhaupt. Statt daß allgemeine, abgezogene Wahr-
heiten und Wesenheiten Gegenstände unseres Geistes wären, statt der Gedan-
ken, Erkenntnisse, Begriffe, dieser rein geistigen Wesen und Objekte, die jetzt 
die Bewohner unseres Kopfes sind, wären dann unsere himmlischen Brüder, die 
Saturnus- und Uranuswesen die Bewohner unseres Kopfes. Statt Mathematik, 



94 

Logik, Metaphysik hätten wir die genauesten Porträts der Himmelsbewohner. 
Jene himmlischen Wesen nämlich würden sich zwischen uns und die Gegen-
stände des Wissens und Denkens hinlagern, siewürden uns den Blick auf jene 
Objekte versperren, eine ewige vollkommene Sonnenfinsternis in unserem Geis-
te bewirken.» 

Die «Sonne» ist für Feuerbach: sein Gedanke. (Achter Vortrag, Dornach, 27. 
März 1915, GA 157, S. 166-167) 

Das tägliche Gebet ist keine „Wiederholung” 
Wenn wir immer wieder einen Zyklus lesen oder ein geisteswissenschaftliches 
Buch, dann ist das eigentlich nicht eine Wiederholung, sondern ein Uns-
Durchsetzen mit der Tätigkeit, durch die wir zu der Erkenntnis hinkommen. Und 
das ist das Wichtigste, das ist das Wesentliche. Sehen Sie, den Menschen, der 
aufgefordert wird, wenn er in die Kirche geht, zu beten, würden Sie ganz son-
derbar ansehen, wenn er Ihnen sagen wollte: Ich brauche heute nicht zu beten; 
wie ich sieben Jahre, drei Monate und zwei Tage alt war, da habe ich das Gebet 
einmal gelesen. Ich werde mich immer erinnern, daß ich es gebetet habe; ich 
brauche es nicht mehr zu beten, denn ich weiß, daß ich es gebetet habe; ich will 
jetzt nur daran denken. – Sie würden sonderbar diesen Menschen ansehen, Sie 
würden ihm klarmachen, daß es nicht darauf ankommt, sich an das einmal ver-
richtete Gebet zu erinnern, sondern darauf, es immer wieder hervorzurufen, weil 
es ein Lebendiges ist in jeder Erneuerung. Gerade so sollen wir unser Erlebnis in 
der okkulten Wissenschaft auffassen. Wir sollten nicht sagen, wie wir das ge-
genüber der gewöhnlichen Wissenschaft tun: Ja, wir haben es in uns aufgenom-
men, wir erinnern uns daran –, sondern wir wollen uns daran gewöhnen, immer 
wieder und wiederum uns in die Sache zu vertiefen, immer wieder und wiede-
rum die Tätigkeit durchzumachen. (Dritter Vortrag, Dornach, 29. Mai 1915, 
GA 162, S. 58) 

Von Christus nach der Auferstehung gegebenes Gebet  
Ist es der Menschenseele möglich, aus Licht die Vorgänge im eigenen Lichtleib 
[Ätherleib; Anm. d. Verf.] zu beobachten, so hat sich diese Seele frei gemacht 
von den ahrimanischen Kräften, die sonst die Vorgänge im Lichtleib verdun-
keln. 

Was könnte denn nun eine Seele, die das erreichen will, erflehen, ersehnen? 
Eine solche Seele könnte etwa sagen zu gewissen Mächten, die in der geistigen 
Welt sind, und die diese Seele anerkennt: Oh, Ihr Mächte in der geistigen Welt, 
lasset mich aus meinem physischen Leib heraus wissend in der Lichtwelt sein, 



95 

 

im Lichte sein, um den eigenen Lichtleib zu beobachten, und lasset die Gewalt 
der ahrimanischen Kräfte nicht zu stark sein über mich, daß sie mir nicht un-
möglich machen, zu schauen, was da in meinem Lichtleib vorgeht!  

Also, ich will noch einmal sagen, was aus einer Sehnsucht zu gewissen 
Mächten, die etwa anerkannt würden von dieser Seele in der geistigen Welt, 
solch eine Seele gebetartig erflehen könnte. Solch eine Seele könnte sagen: Oh, 
Ihr Mächte, lasset mich bewußt im Lichte aus dem Licht heraus hinschauen auf 
die Vorgänge meines eigenen Lichtleibes und dämpfet ab, nehmet weg die Kraft 
und Macht der ahrimanischen Kräfte, die mir verdunkeln und herabdämmern die 
Vorgänge im eigenen Lichtleib! Lasset mich bewußt aus dem Lichte mein eige-
nes Licht schauen! Lasset mich aus dem Lichte bewußt das Licht schauen, und 
nehmet weg die Mächte, die mich verhindern, aus dem Licht das Licht zu 
schauen! 

Was ich Ihnen jetzt gesagt habe, meine lieben Freunde, ist nicht bloß ein er-
fundenes Gebet, sondern so hat der Christus, nachdem er durch das Mysterium 
von Golgatha gegangen ist, diejenigen beten gelehrt, die ihn dann noch verste-
hen konnten in der Zeit, in der er nach der Überwindung des Mysteriums von 
Golgatha bei seinen intimeren Schülern verweilt hat. Und das gehörte zu dem 
Verständnis, dem gnostischen Verständnis, das diese Jünger dem Christus noch 
entgegenbringen konnten in der damaligen Zeit, und das verschwunden ist in der 
Art, wie ich es angedeutet habe, um die Zeit, um die Jahrhunderte herum, da das 
Mysterium von Golgatha war. (Neujahrsbetrachtungen. Dritter Vortrag, Dor-
nach, 2. Januar 1916, GA 165, S. 122-123) 

Das Falten der Hände zum Gebet 
Davon haben die Menschen heute kein Bewußtsein, und zwar deshalb nicht, 
weil man heute nicht weiß, daß, wenn man richtig segnen will im Alter, man in 
der Jugend gelernt haben muß, die Hände zu falten. Denn nur aus der Faltung 
der Hände zum Gebet in der Kindheit entsteht die Fähigkeit des Segnens im Al-
ter. Das Seelische hängt in bezug auf Segnen und Händefalten so zusammen, 
wie die greisen Haare mit den kindlichen Haaren. (Siebzehnter Vortrag, Stutt-
gart, 28. September 1919, GA 192, S. 386) 

Michael-Kräfte lassen sich nicht durch passives Gebet 
erringen 
Dasjenige, was der Drache hat erreichen wollen, durch die menschliche Entwi-
ckelung hat erreichen wollen, das wird nicht erreicht werden. Aber das andere 



96 

Große steht heute vor der menschlichen Seele, daß der Mensch aus eigenem, 
freiem Entschluß den Sieg des Michael über den Drachen wird mitmachen müs-
sen. Das aber bedingt, daß der Mensch wirklich die Möglichkeit findet, aus jener 
Passivität des Verhältnisses zum Geistigen, in dem er heute so vielfach ist, her-
auszutreten und in ein aktives Verhältnis zum Geistigen zu kommen. Die Mi-
chael-Kräfte lassen sich nicht erringen – auch nicht durch das passive Gebet – 
durch irgendeine Art von Passivität. Die Michael-Kräfte lassen sich einzig und 
allein dadurch erringen, daß der Mensch mit seinem liebevollen Willen sich zum 
Werkzeug für die göttlich-geistigen Kräfte macht. Denn die Michael-Kräfte wol-
len nicht, daß der Mensch zu ihnen fleht, sie wollen, daß der Mensch sich mit 
ihnen verbündet. Das kann der Mensch, wenn er mit innerer Energie die Lehren 
von der geistigen Welt aufnimmt. 

So können wir hindeuten auf dasjenige, was im Menschen eintreten muß, 
damit der Michael-Gedanke wieder lebendig werden kann. Der Mensch muß das 
Erlebnis des Geistigen wirklich haben können. Er muß dieses Erlebnis des Geis-
tigen aus dem bloßen Gedanken, nicht etwa erst aus irgendeiner Hellsichtigkeit 
heraus, gewinnen können. Es wäre schlimm, wenn jeder Mensch hellsichtig 
werden müßte, um dieses Vertrauen zu dem Geist haben zu können. Dieses Ver-
trauen zu dem Geist kann ein jeder haben, der überhaupt nur Empfänglichkeit 
hat für die Lehren der Geisteswissenschaft. Durchdringt sich der Mensch immer 
mehr und mehr mit diesem Vertrauen für das Geistige, dann wird über ihn etwas 
kommen wie eine Inspiration, eine Inspiration, auf die eigentlich alle guten 
Geister der Welt warten. Der Mensch wird den Frühling erleben, so erleben, daß 
er die Schönheit, die Lieblichkeit der Pflanzenwelt empfindet, daß er seine in-
nigste Freude über das sprießende, sprossende Leben hat, aber er wird zu glei-
cher Zeit ein Gefühl dafür bekommen, daß in allem sprießenden, sprossenden 
Leben elementarisch Geistiges verzaubert ist. Er wird ein Gefühl, einen Gemüts-
inhalt dafür bekommen, daß jeder Blütensproß ihm Zeuge wird für die Tatsache, 
daß in der blühenden Pflanze Wohnung nimmt ein verzaubertes Elementarwe-
sen. Und der Mensch wird ein Gefühl dafür bekommen, wie in diesem Elemen-
tarwesen die Sehnsucht lebt, gerade durch ihn erlöst zu werden, nicht übergeben 
zu werden dem Drachen, dem es durch seine eigene Unsichtbarkeit ja verwandt 
ist. (Zweiter Vortrag, Wien, 28. September 1923, GA 223, S. 119-120) 

Das ganze Leben eine Art Gottesdienst 
Diese Zeiten hatten einen Kult, der wahrhaftig nicht ein abstraktes Gebet war, 
sondern sie hatten einen Kult, der das unmittelbar praktische Leben einrichtete 
nach dem, wie man sich mit dem Geistigen des Weltenalls in Verbindung setzte. 
Die große Sprache des Himmels wurde abgelesen, und sie wurde in den irdi-



97 

 

schen Dingen angewendet. Das aber ging bis in die Intimitäten des sozialen Le-
bens hinein. Der Druidenpriester gab aus dem, was er aus dem Weltenall ablas, 
an, was man an diesem oder jenem Tage des Jahres so zu machen habe, daß es 
in einem günstigen Zusammenhange im ganzen Weltenall drinnensteht. Das war 
ein Kultus, durch den tatsächlich das ganze Leben eine Art Gottesdienst war. 
Dagegen ist selbst die mystischste Mystik von heute eine Art Abstraktion, denn 
sie läßt sozusagen die äußere Natur walten, kümmert sich nicht weiter um sie, 
sondern schaltet und waltet da nach Traditionen, während sie sich innerlich er-
hebt, sich möglichst in sich abschließt und in sich konzentriert, um eine abstrak-
te Beziehung zu einem wolkenkuckucksheimmäßigen Göttlich-Geistigen zu be-
kommen. Das war allerdings anders in jenen alten Zeiten. Da verband man sich 
im Kultus, der aber eine reale Beziehung zum Weltenall hatte, mit dem, was die 
Götter in der Welt schufen und immerfort wirkten. (Dritter Vortrag, Wien, 30. 
September 1923, GA 223, S. 134) 

Ikonenmalerei – aus Tradition, Gebet oder innerer 
Anteilnahme 
Hätte man malen wollen die Ikone mit innerem Anteil, nicht bloß aus der Tradi-
tion und aus dem Gebet heraus, dann hätte man wissen müssen, wie man das 
Gold behandelt. Die Behandlung des Goldes auf dem Bilde, das war ja eines der 
größten Geheimnisse der alten Malerei. Heraufzubringen dasjenige, was am 
Menschen gestaltet ist, aus dem Hintergrunde des Goldes, das war die alte Male-
rei. (Die geistigen Individualitäten unseres Planetensystems – schicksalbestim-
mende und menschenbefreiende Planeten. Dritter Vortrag, Dornach, 29. Juli 
1923, GA 228, S. 61) 

„Bloß … aus dem Gebet heraus“ – Beten allein: das ist zu wenig! Vielleicht liegt der 
Grund dafür diesmal im egoistischen Element des russischen Gebets „Herr, erbarme 
dich meiner“11 (statt „unser“).  

Das Denken geistiger Realitäten ist Gebet  
Dadurch können die Gedanken lebendig werden, daß der Mensch eben seinen 
Ätherleib mitgenommen hat, der ja im Loslösen die lebendigen Gedanken hin-
austrägt von dem Menschen zu dem gnadenvollen Empfangen der Angeloi, Ar-
changeloi, Archai hin. 
                                           
11 Siehe Jesusgebet in der Wikipedia, http://de.wikipedia.org/wiki/Jesusgebet 

(2013-12-26). Für diesen Hinweis habe ich Herrn Dr. Robert Schigutt zu danken. 



98 

Das ist zunächst, ich möchte sagen, der erste Akt, der sich abspielt im Leben 
zwischen dem Tod und einer neuen Geburt, daß jenseits der Schwelle des Todes 
herankommen an das, was sich vom Menschen loslöst, was seinem sich auflö-
senden ätherischen Leibe anvertraut ist, die Wesenheiten der dritten Hierarchie, 
daß das in Empfang genommen wird von den Wesenheiten der dritten Hierar-
chie. Und wir verrichten als Menschen ein gutes, ein schönes, ein herrliches Ge-
bet, wenn wir über den Zusammenhang des Lebens mit dem Tode oder über ei-
nen Verstorbenen so denken, daß wir sagen: 

Es empfangen Angeloi, Archangeloi, Archai im Ätherweben 
das Schicksalsnetz des betreffenden Menschen. 

Denn da schauen wir hin auf einen geistigen Tatbestand. Und es hängt schon 
etwas davon ab, ob Menschen geistige Tatbestände denken oder nicht, ob sie 
bloß mit Gedanken, die auf der Erde zurückbleiben, Tote begleiten, oder ob sie 
die Toten begleiten auf ihrem weiteren Wege mit Gedanken, die Abbilder sind 
dessen, was in jenem Reiche geschieht, in das der Tote eingetreten ist. 

Das ist ja dasjenige, meine lieben Freunde, was der heutigen Initiationswis-
senschaft als so ungeheuer wünschenswert erscheint: daß innerhalb des Erdenle-
bens solches gedacht werde, was Abbild ist eines wirklichen geistigen Gesche-
hens. Mit bloßem Theoriendenken, mit dem bloßen Denken darüber, daß der 
Mensch höhere Glieder hat, mit dem Aufzählen dieser höheren Glieder ist ja 
noch keine Verbindung hergestellt mit der geistigen Welt. Erst mit dem Denken 
von Realitäten, die sich in der geistigen Welt abspielen, ist eine solche Verbin-
dung mit der geistigen Welt hergestellt. 

Daher sollten es wiederum Herzen vernehmen können, was Herzen ver-
nommen haben während der alten Initiationszeiten in den alten Mysterien, wo 
man den zu Initiierenden eindrucksvoll immer zugerufen hat: Machet mit die 
Schicksale der Toten! Es ist ja nur das mehr oder weniger abstrakt gewordene 
Wort davon geblieben: «Memento mori», das auf den gegenwärtigen Menschen 
nicht mehr in der tiefen Weise wirken kann, weil es eben abstrakt geworden ist, 
weil es nicht das Bewußtsein hinausdehnt in ein lebendigeres Leben, als es hier 
in der Sinneswelt ist. (Zweiter Vortrag, Dornach, 4. Juli 1924, GA 237, 
S. 34-35) 

Inspiratio und Beschauung 
Einfach das liegt vor, meine sehr verehrten Anwesenden, daß der, welcher heute 
nach demjenigen hinarbeitet, was Thomas von Aquino definiert als «inspiratio», 
zu den Ketzern gerechnet wird. Lesen Sie meine «Theosophie». Sie werden sie 
so abgefaßt finden, daß niemand, der nicht mit seiner eigenen katholischen 



99 

 

Lehrmethode in Mißklang kommt, anfechten kann dasjenige, was dort als Me-
thode dargestellt wird. Dort ist als Methode das im Sinne der Gegenwart hinge-
stellt, was von den katholischen Theologen entsprechend für frühere Jahrhunder-
te anerkannt und «Beschauung» genannt worden ist. Auf diese Art gelangt man 
zu den Ergebnissen, die in diesem Buche «Theosophie» dargestellt worden sind. 
Und so genau entspricht das der recht verstandenen alten Darstellung, daß in 
dem ganzen Buche von dem göttlichen Wesen nicht so gesprochen worden ist, 
daß eine Theorie über das Göttliche gegeben wird. Und nun lesen Sie die Defini-
tionen, die bei kanonisierten katholischen Theologen zu finden sind, und Sie 
werden sehen: Nicht zu einer Definition, aber zu einem Zusammenleben mit der 
Gottheit kann man nach deren Anschauung kommen, wenn man dasjenige, was 
jedem Menschen zuteil werden kann, wirklich übt. Das heißt, es hat einmal je-
mand gewagt, dasjenige, was von der katholischen Kirche so lange gepredigt 
worden ist, bis diese katholische Kirche ein anderes Gepräge angenommen hat, 
das für die heutige Zeit wahrzumachen. Nichts anderes ist geschehen. Und der-
jenige, der heute nicht zugeben will, daß durch die besondere Methode der Be-
schauung der Mensch heute zu den Ergebnissen kommt, die ja vielleicht in den 
Einzelheiten irrtümlich sind, die aber im Ganzen so stimmen werden, wie ich sie 
in meinen Büchern dargestellt habe, der muß verbieten die Methode der katholi-
schen Beschauung; er muß durch Gewaltmaßregeln seinen Gläubigen verbieten, 
dasjenige zu tun, was die Väter und die Theologen früherer Jahrhunderte als et-
was durchaus im Sinne der katholischen Kirche Gelegenes dargestellt haben. 
(Die Wahrheit über die Anthroposophie und deren Verteidigung wider die Un-
wahrheit. Öffentlicher Vortrag, Dornach, 5. Juni 1920, GA 255b, S. 110f) 

 

[Als redaktionelle Anmerkung zu S. 110: was von den katholischen Theolo-
gen entsprechend für frühere Jahrhunderte anerkannt und «Beschauung» ge-
nannt worden ist]: Unter der erworbenen Beschauung versteht die katholische 
theologische Tradition das Gebet der Einfachheit, in dem nur wenige Gedanken 
oder Willensstrebungen die Seele ausfüllen. Beschauung ist ein Zustand eines 
vereinfachten, aber starken und glühenden Erkennens und Wollens Gottes und 
göttlicher Dinge. (GA 255b, S. 438) 

Vaterunser und sieben Empfindungsnuancen 
Daß man es nicht mit einem sehr gebildeten Menschen zu tun hat, das geht wie-
der aus einem anderen Satze hervor. Sehen Sie, da steht zum Beispiel:  

Wie sich das Licht in sieben Farben, der Grundton in sieben Tönen in der 
Welt zum Ausdruck bringen, so komme die siebengliederige Natur des Men-



100 

schen (Geistselbst, Lebensgeist und Geistmensch, physischer Leib, Aetherleib, 
Astralleib und Ich) in den sieben Bitten des Vaterunsers zum Ausdruck. Hört!  

Dieses «Hört!», das liest man in diesen Artikeln immer wieder. Man weiß ja 
warum. Man kann schon sagen, daß selbst solche Leute, die mein Büchelchen 
über das Vaterunser gelesen, aber nur oberflächlich es durchdacht haben, nicht 
gleich darauf kommen, wie raffiniert hier die objektive Unwahrheit gesagt wird. 
Denn es ist raffiniert zu sagen, ich hatte behauptet, daß die siebengliederige Na-
tur des Menschen in den sieben Bitten des Vaterunsers zum Ausdruck komme. 
Das ist einfach nicht wahr. Etwas ganz anderes habe ich ausgeführt. Ich habe 
versucht zu zeigen, daß sieben Empfindungsqualitäten, die man hat, indem man 
die sieben Bitten hintereinander erlebt, auf sieben Empfindungsnuancen der See-
le weisen. Und in diesen sieben Empfindungsnuancen der Seele liegt eine ge-
wisse Hindeutung auf die siebengliederige Menschennatur. Also ich habe nicht 
gesagt, daß die sieben Bitten des Vaterunsers eine Hindeutung auf die sieben 
Glieder der Menschennatur bedeuten, sondern daß die sieben Bitten des Vater-
unsers sieben Empfindungsnuancen repräsentieren, und diese sieben Empfin-
dungsnuancen auf die siebengliederige Menschennatur hinweisen. (Die Wahr-
heit über die Anthroposophie und deren Verteidigung wider die Unwahrheit. 
Öffentlicher Vortrag, Dornach, 5. Juni 1920, GA 255b, S. 122–123) 

 
[Als redaktionelle Anmerkung zu S. 123 sondern daß die sieben Bitten des 

Vaterunsers:] Auf diesen Zusammenhang wies Rudolf Steiner in seinem Vortrag 
vom 28. Januar 1908 deutlich hin: «Das Vaterunser ist also ein Gebet, durch das 
sich der Mensch in den Momenten, wo er es braucht, erheben soll zu dem Sinn 
der Entwicklung seiner siebengliedrigen Menschennatur, und die sieben Bitten 
sind dann, wenn sie auch im naivsten Menschen auftreten, der sie gar nicht ver-
stehen kann, Ausdruck der geisteswissenschaftlichen Anschauung der Men-
schennatur.» (GA 255b, S. 443f)12 

Es ist doch interessant, warum die Herausgeber des Bandes GA 255b gerade diese 
Stelle aus dem genannten Vortrag zitieren, und nicht jene Stelle, die dem am nächs-
ten kommt, was hier von Steiner ausgeführt wird: 

                                           
12 Anmerkung zur Anmerkung: Beim angegebenen Datum, 28. Januar 1908, handelt es 

sich vermutlich um einen Druckfehler. 1908 erschien bereits die 2. Auflage des 
genannten Vortrags (Picht, 1926, S. 115). Für den 28. Januar 1908 ist lediglich der 
öffentliche Vortrag in Frankfurt, „Die Erkenntnis der Seele und des Geistes“, registriert 
(Schmidt, 1950, S. 108). Das in der Anmerkung gegebene, wörtliche Zitat, stimmt mit 
dem Text des Vortrags in GA 56, S. 218 überein, für den dort das Datum 28. Januar 
1907 angegeben wird. Auch in der Anmerkung zu Seite 122 wird der 28. Januar 1907 
genannt. 



101 

 

 

Und wie sich das Licht in sieben Farben, der Grundton in sieben Tönen in 
der Welt zum Ausdruck bringen, so bringt sich das siebenartig sich zu seinem 
Gotte erhebende Menschenleben in den sieben verschiedenen Erhebungsgefüh-
len, die sich auf die siebengliedrige Natur des Menschen beziehen, in den sieben 
Bitten des Vaterunser zum Ausdruck. (GA 96, S. 219f). 

Man vergleiche damit, wie sich Steiner 1920 selbst zitiert: 

 

Ich habe versucht zu zeigen, daß sieben Empfindungsqualitäten, die man 
hat, indem man die sieben Bitten hintereinander erlebt, auf sieben Empfin-
dungsnuancen der Seele weisen. Und in diesen sieben Empfindungsnuancen der 
Seele liegt eine gewisse Hindeutung auf die siebengliederige Menschennatur. 
Also ich habe nicht gesagt, daß die sieben Bitten des Vaterunsers eine Hindeu-
tung auf die sieben Glieder der Menschennatur bedeuten, sondern daß die sieben 
Bitten des Vaterunsers sieben Empfindungsnuancen repräsentieren, und diese 
sieben Empfindungsnuancen auf die siebengliederige Menschennatur hinweisen. 

Aus den Erhebungsgefühlen werden Empfindungsqualitäten. Die Erhebungsgefühle 
im Original-Vortrag bezogen sich auf die siebengliedrige Natur des Menschen – 
nunmehr (1920) beziehen sich die Empfindungsqualitäten auf sieben Empfindungs-
nuancen der Seele, und in diesen liegt erst eine gewisse Hindeutung auf die sieben-
gliedrige Natur des Menschen. Von einem Hintereinander-Erleben der sieben Bitten 
ist in dieser Form in der Originalfassung von 1907 keine Rede. Im Folgesatz von 
1920 ist von einem Erleben der sieben Bitten und von den Empfindungsqualitäten 
keine Rede mehr, jetzt repräsentieren die sieben Bitten (direkt) sieben Empfin-
dungsnuancen, die dann wieder auf die siebengliedrige Menschennatur hinweisen. 

Im Folgesatz – es ist der letzte – von 1907 heißt es: 

 

So ist das Vaterunser, vor der Seele des Anthroposophen stehend, der Aus-
druck des siebengliedrigen Menschen. (GA 96, S. 220). 

Aus diesen zwei Sätzen der Vortrags von 1907 formte nun der Gescholtene folgen-
den Satz: 

 

Wie sich das Licht in sieben Farben, der Grundton in sieben Tönen in der 
Welt zum Ausdruck bringen, so komme die siebengliederige Natur des Men-
schen (Geistselbst, Lebensgeist und Geistmensch, physischer Leib, Aetherleib, 
Astralleib und Ich) in den sieben Bitten des Vaterunsers zum Ausdruck. 
(GA 255b, S. 122) 

Es ist zu hoffen, dass der gescholtene Autor diesen Satz als wörtliches Zitat aus dem 
Büchelchen von Steiner hinstellte, andernfalls fiele es mir schwer, nachzuvollziehen, 
dass „raffiniert hier die objektive Unwahrheit gesagt wird“ (GA 255b, S. 123).  



102 

Kommen wir aber nochmals zum Inhaltlichen. Es folgen hier sechs Aussagen, 
von denen ich den Eindruck hatte, dass sie die Ausführungen aus den Vaterunser-
Vorträgen des Jahres 1907 auf den Punkt bringen. Es handelt sich um wörtliche Zi-
tate, die auch weiter oben in dieser Schrift gefunden werden können.  

 

Nun denken Sie sich einen Menschen, der in der Meditation sich ganz ver-
senkt in diesen Sinn der Entwickelung, und diesen Sinn, diese sieben Glieder der 
Entwickelung in sieben Bitten in einem Gebet zusammenfassen soll. Wie wird 
er da sagen? … Die drei ersten Bitten beziehen sich auf die drei höheren Glieder 
der Menschennatur, auf den göttlichen Inhalt des Menschen. … Die vier letzten 
Bitten beziehen sich auf die vier niederen Glieder der Menschennatur. … So se-
hen Sie in den sieben Bitten des Vaterunsers nichts anderes als den Ausdruck 
dafür, daß die menschliche Seele, wenn sie sich in der richtigen Weise dazu er-
hebt, von dem göttlichen Willen die einzelnen Teile des Menschen in eine sol-
che Entwickelung zu bringen erfleht, daß der Mensch seinen richtigen Lebens-
weg durch das Universum findet, daß er alle Teile seiner Natur in der richtigen 
Weise entwickelt. Das Vaterunser ist also ein Gebet, durch das sich der Mensch 
in den Momenten, wo er es braucht, erheben soll zu dem Sinn der Entwickelung 
seiner siebengliedrigen Menschennatur, und die sieben Bitten sind dann, wenn 
sie auch im naivsten Menschen auftreten, der sie gar nicht verstehen kann, Aus-
druck der geisteswissenschaftlichen Anschauung der Menschennatur. (Berlin, 
28. Januar 1907, GA 96, S. 217-218) 

Und wie sich das Licht in sieben Farben, der Grundton in sieben Tönen in 
der Welt zum Ausdruck bringen, so bringt sich das siebenartig sich zu seinem 
Gotte erhebende Menschenleben in den sieben verschiedenen Erhebungsgefüh-
len, die sich auf die siebengliedrige Natur des Menschen beziehen, in den sieben 
Bitten des Vaterunser zum Ausdruck. (Berlin, 28. Januar 1907, GA 96, S. 219-
220) 

So ist das Vaterunser, vor der Seele des Anthroposophen stehend, der Aus-
druck des siebengliedrigen Menschen. (Berlin, 28. Januar 1907, GA 96, S. 220) 

Wir haben durch das, was ich das letzte Mal hier vor Ihnen sprechen konnte, 
gesehen, wie in einem altbekannten Gebet eigentlich die ganze geisteswissen-
schaftliche Anschauung von dem Wesen des Menschen zum Ausdruck kommt. 
(Berlin, 18. Februar 1907, GA 96, S. 221) 

So haben Sie in den sieben Bitten des Vaterunser den Sinn der Entwickelung 
der siebengliedrigen Menschennatur gegeben. (Karlsruhe 4. Februar 1907, 
GA 97, S. 116) 

So haben Sie in den sieben Bitten des Vaterunser die Lehre von der sieben-
gliedrigen Wesenheit des Menschen, wie sie die Geisteswissenschaft lehrt. … 
So haben wir gesehen, inwieferne das Vaterunser und seine so mächtige Wir-



103 

 

kung, die es in der Seele des Menschen hat, die Lehre von der Siebengliedrigkeit 
des Menschen darstellt. (Köln, 6. März 1907, GA 97, S. 123-124) 

Für mich ist die 2. Aussage deutlich unterschiedlich zu den anderen. Ich konnte auch 
bei abermaligem Lesen des Vortrags vom 28. Januar 1907 nicht herausfinden, wie 
sich die 2. Aussage aus dem Text herleiten lässt. Sie steht wie ein Fremdkörper als 
vorletzter Satz des Vortrages dort, denn im gesamten vorangehenden Text gibt es 
keinerlei Aussagen zu siebenartig sich zu seinem Gott erhebenden Menschenleben 
und es werden auch keine „Erhebungsgefühle“ im Zusammenhang mit dem Gebet 
genannt (wohl aber im Zusammenhang mit Meditation). Von den 1920 von Steiner 
behaupteten „Empfindungsnuancen“ ist auch nichts zu finden, ebensowenig davon, 
dass die sieben Bitten hintereinander erlebt werden (letzteres lässt sich nur implizit 
herleiten, wenn angenommen wird, dass das Vaterunser in der bekannten Weise ge-
betet wird und sich während des Betens irgendwelche Erlebnisse einstellen, die mit 
den sieben Bitten in einem Zusammenhang stehen).  

Wie ist das einzuordnen, wenn Steiner 13 Jahre nach den zugrundeliegenden 
Vorträgen genau das als Kernaussage hinstellt, überdies in zwei unterschiedlichen 
Formulierungen, was zumindest in dieser Deutlichkeit und in diesem Wortlaut im 
ganzen Vortrag nicht gesagt wurde? Man bedenke, dass sich diese zwei Sätze, die 
Steiner 1920 vorbringt als das, was er 1907 hat sagen wollen, deutlich voneinander 
unterscheiden und ebenfalls keine wörtlichen Zitate seiner eigenen Ausführungen 
von 1907 darstellen. Teile von Aussage 1 aus 1907 lassen sich vielleicht so lesen, 
dass Aussage 2 als Umformulierung gelten gelassen werden kann – aber auch nur 
dann, wenn man Aussage 2 schon kennt und weiß, worauf es hinauslaufen soll. 
Werden noch die anderen fünf Sätze aus den vier Vorträgen genommen, die gleich-
ermaßen Zusammenfassungen des jeweiligen Vortrags darstellen und ebenfalls Ori-
ginalzitate Steiners sind, so scheint mir die – nicht als wörtliches Zitat zu verstehen-
de – Zusammenfassung durch den gescholtenen Autor durchaus treffend zu sein, 
passender jedenfalls, als die Aussage 2. Möglicherweise ging Steiner bei seinen Vor-
trägen davon aus, dass er zentrale Dinge ohnehin schon früher und wiederholt gesagt 
hatte, und dass er annehmen durfte, dass das die Zuhörerschaft internalisiert hatte, 
sodass es nicht erforderlich war, immer und immer wieder darauf hinzuweisen, und 
Steiner darauf vertraute, dass seine Ausführungen in diesem Sinne verstanden wür-
den. So hatte er bereits 1904 in Berlin ausgeführt:  

 

Ich möchte zunächst das eine bemerken, daß Sie nicht unterschätzen sollten 
die Stimmung, in die der Mensch sich zu versetzen hat, um dem Weltall gegen-
über das richtige Verhältnis zu haben. Für denjenigen, der noch nicht auf dem 
Pfade der Erkenntnis ist, ist diese Stimmung vielleicht etwas, was scheinbar kei-
ne durchgreifende Bedeutung hat. Sie hat sie aber. Aus diesem Grunde haben 
auch alle Religionen die Menschen durch das Gebet zu dieser Stimmung zu er-



104 

ziehen versucht, und auch das Gebet, das von Esoterikern ausgegangen ist, hat 
keinen anderen Sinn. (Vierter Vortrag, Berlin, 14. März 1904, GA 266a, S. 44)13 

Und so reihe ich mich in die Schar jener ein, von denen Steiner sagte: „solche Leute, 
die mein Büchelchen über das Vaterunser gelesen, aber nur oberflächlich es durch-
dacht haben“. (GA 255b, S. 122). Solche Stellen können zur ständigen Warnung 
werden, irgendetwas mit eigenen Worten zu formulieren, wovon man meint, Steiner 
hätte dieses oder jenes gesagt. 

Die voranstehenden Ausführungen gelten natürlich nur unter der Voraussetzun-
gen, dass es mit den Texten in der zugrundeliegenden Gesamtausgabe seine Richtig-
keit hat. 

Das anthroposophische Gebet gegenüber der die Natur 
durchwaltenden Geistigkeit 
Und von alledem, was eine tiefe Menschenseele sich erobern kann aus der Natur 
durch ein intimes verwandtschaftliches Miterleben mit dieser Natur, von alle-
dem ausgehend, wußte sich unser lieber Christian Morgenstern zu erheben zu 
denjenigen Stimmungen gegenüber dem All, wo die Kunst nicht nur zum Hym-
nus wird, der die Geheimnisse der Schöpfung aus sich nachklingen läßt, sondern 
wo die Kunst zum Gebet wird. Und wenige eigentlich haben es verstanden, den 
dichterischen Ton hinüber zu verwandeln in den Gebetston so wie Christian 
Morgenstern. Er wußte, was das dichterische, das künstlerische, das anthroposo-
phische Gebet gegenüber der die Natur durchwaltenden Geistigkeit ist. Wenn 
man sich zum Geiste der Natur so zu erheben vermag, daß sein Wort durch die 
Naturerscheinungen wie durch eine verhaltene Sprache hindurchklingt, dann 
wird das, was die Seele ausatmen möchte: Ja, ich will unter Euch sein! – Und 
wenn die Seele dieses Ja in sich so zu beleben versteht, daß das, was in der Seele 
lebt, selbst zur wogenden, wallenden Welt wird, hinausfließt ins All, sich mit 
ihm eins weiß, und wenn dann die Seele überquillt in Dankbarkeit, leben zu dür-
fen in diesem All, sich begnadigen, sich segnen zu lassen von diesem All, wenn 
das alles dann Dichterlaut, Dichterwort wird, dann entsteht solche Kunst, wie sie 
uns so vielfach aus Christian Morgensterns Dichtungen entgegentönt. (Gedächt-
nisworte für Christian Morgenstern, Wien, 10. April 1914, GA261, S. 77) 

                                           
13 Dieser Text kommt später nochmals („Das Gebet soll zu einer Stimmung erziehen“ 

S. 106). Vgl. dazu auch die Ausführungen vom Folgetag zum ersten Vaterunser-
Vortrag, dem 29. Januar 1907, ebenfalls in Berlin („Hinweise zum Umgang mit dem 
Vaterunser und den Übungen“ auf S. 108) 



105 

 

Gebet für Verstorbene 
Noch einmal, meine lieben Freunde, erheben wir uns*: 

Geist Deiner Seele, wirkender Wächter! 
Deine Schwingen mögen bringen 
Unserer Seelen bittende Liebe 
Deiner Hut vertrautem Sphärensohn, 
Daß, mit Deiner Macht geeint 
Unsre Bitte helfend strahle 
Der Seele, die sie liebend sucht. 

* Auch zu Beginn der Gedenkworte sprach Rudolf Steiner dieses Gebet. 
(Gedenkworte für Helmuth Graf von Moltke. Berlin, 20. Juni 1916, GA261, 

S. 325) 

Dieses Gebet ist in seinem Wortlaut nicht auf eine bestimmte, namentlich genannte 
Person zugeschnitten. Eine andere Version aus 1915 – im Hinblick auf Gefallene des 
Weltkriegslautet – lautet: 

Geister Eurer Seelen, wirkende Wächter, 
Eure Schwingen mögen bringen 
Meiner Seele bittende Liebe 
Eurer Hut vertrauten Sphärenmenschen (Erdenmenschen) 
Daß, mit Eurer Macht geeint, 
Meine Bitte helfend strahle 
Den Seelen, die sie liebend sucht. 

(Dritter Vortrag, München, 23. März 1915, GA 174a, S. 66)  

Freimaurerisches Gebet 
Administrant:  

… Der verehrungswürdige Meister wird das Gebet sprechen, das den Sinn 
der Brüderschaft euch ans Herz legt, erhebet euch und höret es an im Zei-
chen ... Grades: 

Meister:  
Brüder der Vorzeit, euer Schaffen werde unsere Weisheit; wir nehmen Zir-

kel und Richtmaß aus euren Händen. Eure getane Arbeit sei Kraft unserer Seele, 
sei Kraft unserer Hände. 

Brüder der Gegenwart, so ihr weiser seid als wir, lasset leuchten eure Weis-
heit in unsere Seelen, auf daß wir Offenbarer werden eurer Gottesgedanken. 



106 

Brüder der Zukunft, so ihr des Baues Plan in eurem Willen traget, ströme 
eure Stärke in unsere Glieder, auf daß wir Leib werden den großen Seelen. (Ri-
tualtext für die Logeneröffnung. Text nach Originalhandschrift Rudolf Steiners, 
Notizbuch Archivnummer 611, ergänzt um einige wenige Angaben zum Ritual-
verlauf aus Teilnehmeraufzeichnungen. GA265, S. 154-155, sowie 158). 

Ergänzend dazu ein Text, der von Marie Steiner-von Sivers notiert wurde: 

 

Brüder der Vorzeit, Eure Weisheit durchdrang die Wasser des Elementen-
reichs und gab unserer Schwester irdische Hülle, auf daß sie offenbaren konnte 
in der Welt, was ihre Seele unter eurer weisen Führung vorzeitlich angenommen 
hat. 

Brüder der Gegenwart, in eure weise Führung suchte unsere Schwester zu 
kommen, auf daß an ihrem Teile offenbar würden eure Gottesgedanken. 

Brüder der Zukunft, in Eures Baues Plan wollet ihr einfügen die Seele unse-
rer Schwester, auf daß sie weiterströme in eurer Kraft, im Leibe eurer großen 
Seele. (Einzelne Texte Rudolf Steiners in der Handschrift von Marie Steiner-von 
Sivers. GA 265, S. 221) 

Anmerkungen zu den freimaurerischen Gebeten 
Die weisen Meister des Ostens sind Wesenheiten, die den drei höheren Welten 
angehören, und die gleichsam in der Vergangenheit, in der Gegenwart und in der 
Zukunft wirken, und die wir uns beim Aussprechen unseres Gebetes als über uns 
befindlich vorstellen. (Erläuterungen zu den Ritualtexten. Zum Gebet «Brüder 
der ...». Aus Instruktionsstunde Hannover, 31. Dezember 1911, GA 265, S. 235) 

Das erste Gebet unterscheidet uns von allen anderen derartigen Bestrebun-
gen, die sich auf Dokumente oder auf ein überkommenes Weisheitsgut stützen. 
Wir berufen uns auf nichts dergleichen; wir knüpfen nur an die getane Arbeit an, 
an das wirklich Geleistete. (Erläuterungen zu den Ritualtexten. Zum Gebet 
«Brüder der ...». Aus Instruktionsstunde München, 5. September 1912, GA 265, 
S. 235) 

Das Gebet soll zu einer Stimmung erziehen 
Ich möchte zunächst das eine bemerken, daß Sie nicht unterschätzen sollten die 
Stimmung, in die der Mensch sich zu versetzen hat, um dem Weltall gegenüber 
das richtige Verhältnis zu haben. Für denjenigen, der noch nicht auf dem Pfade 
der Erkenntnis ist, ist diese Stimmung vielleicht etwas, was scheinbar keine 
durchgreifende Bedeutung hat. Sie hat sie aber. Aus diesem Grunde haben auch 



107 

 

alle Religionen die Menschen durch das Gebet zu dieser Stimmung zu erziehen 
versucht, und auch das Gebet, das von Esoterikern ausgegangen ist, hat keinen 
anderen Sinn. (Vierter Vortrag, Berlin, 14. März 1904, GA 266a, S. 44) 

Die Bedeutung der Stimmung auch für die Erkenntnis 
der Außenwelt 
Damit Sie die Bedeutung einer solchen Stimmung gegenüber dem Universum 
richtig würdigen, möchte ich zunächst einmal zeigen, wie nicht allein solche, die 
in bezug auf ihr inneres Leben vorwärtskommen wollen, sondern auch solche, 
die in der Erkenntnis der Außenwelt vorwärtskommen wollen, sich dadurch die 
Wege ebnen.  

[…] 
Ein anderer Satz desselben Mannes: 
«Was ich vor 25 Jahren vorausgeahnt habe [...] das habe ich also [...] endlich 

ans Licht gebracht. In einem höheren Maße als ich je hoffen konnte, habe ich als 
durchaus wahr und richtig erkannt, daß sich die ganze Welt der Harmonik, so 
groß sie ist, mit allen ihren im III. Buch auseinandergesetzten Teilen bei den 
himmlischen Bewegungen findet, zwar nicht in der Art, wie ich mir vorgestellt 
hatte (und das ist nicht der letzte Teil meiner Freude), sondern in einer ganz an-
deren, zugleich höchst ausgezeichneten und vollkommenen Weise. In der Zwi-
schenzeit, in der mich die höchst mühsame Verbesserung der Theorie der Him-
melsbewegungen in Spannung hielt, kam zu besonderer Steigerung meines lei-
denschaftlichen Wissensverlangens und zum Ansporn meines Vorsatzes die 
Lektüre der harmonischen Schrift des Ptolemäus hinzu [...] Darin fand ich wider 
Erwarten und zu meiner höchsten Verwunderung, daß sich fast das ganze III. 
Buch schon vor 1500 Jahren mit einer gleichen Betrachtung der himmlischen 
Harmonie beschäftigte. Allein es fehlte zu jener Zeit der Astronomie noch vie-
les. [...] Mich jedoch hat in der nachdrücklichen Verfolgung meines Vorhabens 
nicht nur der niedere Stand der alten Astronomie gewaltig bestärkt, sondern 
auch die auffallend genaue Übereinstimmung unserer fünfzehn Jahrhunderte 
auseinanderliegenden Betrachtungen. Denn wozu bedarf es vieler Worte? Die 
Natur selber wollte sich den Menschen offenbaren durch den Mund von Män-
nern, die sich zu ganz verschiedenen Jahrhunderten an ihre Deutung machten. 
Es liegt ein Fingerzeig Gottes darin, um mit den Hebräern zu reden, daß im 
Geist von zwei Männern, die sich ganz der Betrachtung der Natur hingegeben 
hatten, der gleiche Gedanke an die harmonische Gestaltung der Welt auftauchte; 
denn keiner war Führer des andern beim Beschreiten dieses Weges. Jetzt, nach-
dem vor achtzehn Monaten das erste Morgenlicht, vor drei Monaten der helle 



108 

Tag, vor ganz wenigen Tagen aber die volle Sonne einer höchst wunderbaren 
Schau aufgegangen ist, hält mich nichts zurück ...» 

Diese Worte hat der große Astronom Johannes Kepler geschrieben, der zum 
ersten Mal die Menschen gelehrt hat, wie die Planeten sich bewegen, welche 
Bahnen sie einschlagen. 

… 
Wozu wir uns aufschwingen müssen, das ist zunächst, daß wir erkennen, 

daß des Menschen Persönlichkeit noch nicht sein wahres Selbst ist, sondern daß 
dieses wahre Selbst etwas ist, zu dem wir aufstreben müssen, etwas, das sich in 
uns immer mehr und mehr entwickeln muß durch die Inkarnationen. Das meint 
auch Goethe, wenn er sagt: «Wer immer strebend sich bemüht, den können wir 
erlösen. Und hat an ihm die Liebe gar von oben teilgenommen, begegnet ihm 
die sel'ge Schar mit herzlichem Willkommen!» Und Christus hat mit dem Aus-
druck «Gnade» nichts anderes gemeint als die «Buddhi», die sich herunterneigt 
und unser Selbst hinaufzieht zu sich. 

Buddhi ist Gnade. Und dieses fortwährende Aufstreben zu den Gefilden, 
welche der Theosoph die Ebene, den Plan der Buddhi, den Plan der Glückselig-
keit nennt, ist es, was uns Erkenntnis bringt. Und jeder wahre Erkenner, jeder, 
der es zur Erkenntnis brachte, der Erkenntnis hatte, ist sich bewußt geworden, 
von der Natur zur Gnade und von da zur Herrlichkeit gekommen zu sein. 

Und das war das Gebet Keplers. Als er die ganze Bedeutung seiner Entde-
ckung in sich fühlte, da war er nicht der hochmütige Gelehrte, der sagte, er habe 
das jetzt gefunden, sondern Keplers Stimmung war die Stimmung, aus welcher 
seine große Entdeckung geboren ist und diese Stimmung war diese: 

«O du, der du durch das Licht der Natur Verlangen in uns weckest nach dem 
Licht der Gnade, um durch dieses uns überzuführen zum Licht der Herrlichkeit, 
ich sage dir Dank, Herr und Schöpfer, daß du mich erfreut hast durch deine 
Schöpfung und daß ich über den Werken deiner Hände frohlockt habe; siehe, 
nun habe ich vollendet das Werk meines Berufes, ausnützend das Maß der Kräf-
te, das du mir verliehen; ich habe die Herrlichkeit deiner Werke den Menschen 
offenbart, soviel mein beschränkter Verstand deine Unendlichkeit zu fassen 
vermochte. Ist etwas von mir vorgebracht worden, das deiner unwürdig ist, oder 
habe ich eigene Ehre gesucht, so verzeihe mir gnädiglich.» (Vierter Vortrag, 
Berlin, 14. März 1904, GA 266a, S. 44-47) 



109 

 

Hinweise zum Umgang mit dem Vaterunser und den 
Übungen 
Das, was wir an Meditationsformeln in deutscher Sprache bekommen haben, ist 
auch direkt für uns so aus der geistigen Welt herabgeholt worden. Jede Formel, 
jedes Gebet hat in seiner Ursprache die größte Wirkung. Wenn der Inder seiner 
Verehrung für die Gottheit, die in den drei Logoi sich offenbart, den höchsten 
Ausdruck verleihen will, so faßt er sein Gefühl in dreimal drei Worte zusam-
men, die die Wirksamkeit der drei Logoi bezeichnen. Deutsch heißen die Worte 
folgendermaßen: 

Urwahrheit, Urgüte, Unermeßlichkeit, o Brahma. 
Urseligkeit, Ewigkeit, Urschönheit, 
Friede, Segen, Zweitlosigkeit, 
Aum, Friede, Friede, Friede. 

Aber die ganze Fülle geistiger Kraft wird nur wiedergegeben, wenn die 
Worte im Sanskrit, der Ursprache, gesagt werden, zumal wenn sie laut gespro-
chen werden. Dann hört man, wie sogar die Luft mitklingt. So lauten die Worte: 

Satyam jnänam anantam brahma 
änandarüpam amritam bibharti 
shantam shivam advaitam 
om, shäntihy shantih, shäntih. 

Geradeso ist es mit dem Vaterunser. In deutscher Sprache gesprochen, wirkt 
fast nur noch der zugrunde liegende Gedanke. Besser schon wirkt das lateinische 
«Pater noster», aber die ganze Kraft und Fülle kommt nur in der aramäischen 
Ursprache zum Ausdruck. 

Also ganz hineinlauschen sollen wir in den Klang der Worte. Aber auch von 
allen räumlichen Vorstellungen sollen wir uns fernhalten, vielmehr ganz uns an 
die Eindrücke halten, die unmittelbar an unsere Sinne anknüpfen. Im gewöhnli-
chen Leben sind ja unsere Vorstellungen so leer und inhaltlos. Wir sollen aber 
Leben in unsere Gedankenbilder bringen. Beim Wort «schöpfen» zum Beispiel 
sollen wir eine möglichst sinnlich-anschauliche Vorstellung haben, wie wenn 
man aus einem Gefäß in ein anderes schöpft. So inhaltvoll, möglichst bildlich 
sollen alle unsere Gedanken sein.  

Beim Meditieren nun sollen auch die Meditationsworte inneres Leben be-
kommen, aber dabei sollen wir alle Raumvorstellung ausscheiden und uns ganz 
an die Sinne halten. Das soll heißen: räumliche Anschauung gibt es nur auf dem 
physischen Plan, aber nicht in der Astralwelt. Aber alles, was sich an die Sinne 
knüpft: Farbe, Licht, Klang, Geruch und so weiter, das ist auch in der Astralwelt 



110 

da. Darum sollen wir bei der Meditation eine möglichst klare, inhaltvolle sinnli-
che Vorstellung in uns zu erwecken suchen. In allem, was die Sinne wahrneh-
men, drücken sich geistige Wesen aus; in Farben, Tönen, in Gerüchen strömen 
sie ihr Wesen hin. Und indem wir uns mit bestimmten Sinnesempfindungen in 
Verbindung setzen, fließen bestimmte Wesen in uns ein. Der erste Logos strömt 
als Weltenaroma hin, als deutlich wahrnehmbarer Geruch. In jedem Geruch 
wohnt ein geistiges Wesen höherer oder niederer Natur. Sehr hohe gute Wesen-
heiten wohnen im Weihrauch; sie ziehen uns direkt in die Hohe zu Gott. Wesen 
der niedersten Art sind im Moschus–Geruch inkarniert. In früheren Zeiten, als 
man noch mehr von diesen Dingen verstand, da gebrauchte man den Moschus 
zur niederen sinnlichen Anreizung. So wohnen auch in Tönen und Farben geis-
tige Wesenheiten. Und möglichst färb- und lichtvoll, möglichst klangvoll sollen 
wir in unserer Seele die Meditationsworte fühlen, durch und durch empfinden, 
ganz darin leben. Wenn zum Beispiel eine Meditationsformel beginnt: «In den 
reinen Strahlen des Lichtes ...» und so weiter, so soll man dabei eine helle, licht-
volle Vorstellung bekommen, man soll sehen und fühlen, wie die lichten Ströme 
auf einen herabfluten. Dann muß noch gesagt werden, daß es gar nicht darauf 
ankommt, daß wir möglichst schnell neue Übungen bekommen. Im Gegenteil 
zeigt sich gerade die seelische Kraft eines Menschen, wenn er möglichst lange 
bei einer Übung bleibt – aus ihr Kraft zu schöpfen vermag. Jede Meditations-
formel ist mit Kraft ausgestattet, die lange Zeit ausreicht, um die schlummern-
den Seelenkräfte zu erwecken. Wenn man sich nun aber immer nach neuen An-
weisungen sehnt, so zerstört man die Kraft der Übung und bringt sich um ihre 
Frucht.  

Es gibt gewisse elementare esoterische Schulen, wo die Schüler ganz einfa-
che Anweisungen erhalten. Diese führen zwar zu keinem Ziel, aber wir können 
lernen, was auch solche einfachen Übungen für eine Wirkung haben können, 
wenn sie richtig gemacht werden. Da bekommt zum Beispiel ein Schüler die 
Aufgabe, jeden Tag eine Viertelstunde nur an die Vorstellung: Glas, Glas, Glas 
zu denken. Das ist nicht lächerlich, sondern wenn der Schüler es wirklich fertig 
bringt, jeden andern Gedanken während dieser Zeit aus seiner Seele fernzuhal-
ten, so wird seine Seele ganz leer und rein, und die in ihr schlummernden Kräfte 
erwachen, falls nicht andere Einflüsse zu stark sind. So sehen wir, daß auch sol-
che einfachen Übungen wirksam sein können. Doch solche Übungen werden bei 
uns nicht gegeben. Unsere Meditationsformeln enthalten große geistige Kräfte, 
sie sind Pforten zur geistigen Welt. Je weiter nun ein Schüler vorschreitet, um so 
einfacher werden die Übungen, die er bekommt. Immer einfacher und einfacher 
werden die Übungen, je mehr die geistigen Kräfte erwachen. 

Nun wollen wir auch über die abendliche Rückschau miteinander reden. Je-
den Abend vor dem Schlafengehen sollen wir unser Tagesleben von rückwärts 



111 

 

nach vorwärts durchlaufen. Wie Bilder soll der Tag an uns vorüberziehen. Eines 
ist wichtig dabei, daß wir nämlich niemals ein Gefühl der Reue aufkommen las-
sen dürfen. Reue ist immer egoistisch. Wer bereut, wünscht selbst besser gewe-
sen zu sein, er hat einen ganz egoistischen Wunsch. Wir sollen nicht besser ge-
wesen sein wollen, sondern besser werden wollen. Wir sollen lernen aus unse-
rem Tagesleben. Wenn wir etwas schlecht gemacht haben, sollen wir nicht be-
reuen, sondern denken: damals konnte ich eben nicht anders handeln, jetzt aber 
kann ich es besser und will es in Zukunft besser machen. Bei jedem Tageserleb-
nis sollen wir uns fragen: Hab ich's recht gemacht, hätte ich es nicht besser ma-
chen können? Man wird immer finden, daß man's hatte richtiger machen kön-
nen. Eines ist dabei noch sehr wichtig: daß wir lernen, uns selbst wie eine frem-
de Person anzusehen, wie wenn wir uns von außen betrachteten und kritisierten. 
Überhaupt sollen wir eine möglichst klare Vorstellung vom Tagesleben bekom-
men. Es ist viel wichtiger, sich an kleine Einzelheiten erinnern zu können als an 
wichtige Begebenheiten. Ein Feldherr, der eine große Schlacht geschlagen hat, 
hat am Abend gleich das Bild der Schlacht vor Augen. Das haftet von selbst in 
seiner Seele. Aber alle kleinen Einzelheiten des Tages, zum Beispiel wie er sich 
die Stiefel an- und auszog, weiß er nicht mehr. Und darauf kommt es an, daß wir 
ein möglichst vollständiges Bild des Tages bekommen. Wir sehen uns zum Bei-
spiel über die Straße gehen, suchen uns dabei zu erinnern, wie die Häuserreihen 
liefen, an welchen Schaufenstern wir vorbeikamen, welche Menschen uns be-
gegneten, wie sie aussahen, wie wir selbst aussahen; dann sehen wir uns in einen 
Laden gehen und erinnern uns, welche Verkäuferin uns entgegenkam, was sie 
anhatte, wie sie sprach, sich bewegte etc. Bei solchen kleinen Einzelheiten müs-
sen wir uns stark anstrengen, und das stärkt die Kräfte der Seele. 

Man muß nicht denken, daß man dazu eine Stunde brauchen werde. Zuerst 
wird man sich nur an wenig erinnern und dann allmählich mit großer Mühe an 
mehr und mehr. Schließlich aber kann man es durch Übung dahin bringen, daß 
das ganze Tagesleben wie Wandbilder deutlich und mit allen Einzelheiten in 
fünf Minuten durch die Seele zieht. Aber geduldig muß man streben. Wer die 
Tagesereignisse nur so obenhin schnell wiederholt, farblos nur registriert, dem 
nützt diese Übung gar nichts. (Esoterische Stunde. Aufzeichnung A. Berlin, 29. 
Januar 1907, GA 266a, S. 197-201) 

Am Vortag, dem 28. Januar 1907, wurde der schon weiter oben besprochene Vortrag 
zum Vaterunser gehalten.  



112 

Anmerkung zum Gebet an den Geist des Donnerstags 
Wir wollen, ehe wir unsere heutige esoterische Betrachtung beginnen, das Gebet 
an den Geist des Donnerstags richten. Denn der Esoteriker soll sich mehr und 
mehr die wahre höhere Bescheidenheit und Demut aneignen, daß er sich mit 
seinen Angelegenheiten nicht an die höchste Gottheit wendet, sondern daß er 
bedenkt, daß zwischen ihr – die wir mit dem höchsten Menschenverstande nicht 
erahnen können – und uns alle [sic!] die großen Hierarchien vorhanden sind. 
(Esoterische Stunde, Aufzeichnung A. Hamburg, 19. Mai 1910, GA 266b, S. 44) 

 

Großer umfassender Geist, 
in Deinem Lichte strahlt der Erde Leben, 
mein Leben ist in dem Deinen. 

Du bist. 
Meine Seele wirkt in der Deinen. 

Mit Deinem Führer gehe ich meinen Weg. 
Ich lebe mit Ihm. 
Sein Wesen ist Bild 
meines eigenen Wesens. 

Du bist. 

Des Führers Wesen in meiner Seele 
findet Dich, umfassender Geist. 
Seligkeit ist mir 
aus Deines Wesens Hauch. 

Du bist. 
(Die Sprüche an den Tagesgeist. Meditationen, die das Zeitwesen der Hie-

rarchien erfassen. GA 266b, S. 17) 

Der Schlafzustand ohne vorbereitendes Gebet 
Der materialistische Mensch, er sei noch so gelehrt, wissenschaftlich noch so 
hochstehend: wenn er des Abends unvorbereitet in die geistigen Welten eingeht, 
so steht er in ihnen tief unter dem einfachen, primitiven Menschen, der sich 
durch sein Gebet schon mit ihnen in Verbindung gesetzt hat. (Esoterische Stun-
de. Aufzeichnung A. Kristiania (Oslo), 16. Juni 1910. GA 266b, S. 56) 

Früher, in weniger materialistischen Zeiten, war das Gebet eine gewohnte 
Tätigkeit vor jedem Einschlafen und beim Aufwachen. Wenig ahnt die Mensch-
heit den Schaden, den sie sich selbst zufügt, indem sie diese Gewohnheit ganz 



113 

 

beiseite gelegt hat. Der Mensch holte sich durch das Gebet Kraft aus der geisti-
gen Welt beim Aufwachen für sein Tagesleben, und abends nahm er durch das 
Gebet die Kraft, die er sich in seinem Tagesleben gesammelt hatte, mit in die 
geistige Welt. So sind auch unsere heutigen Übungen gemeint, damit unsere 
Kraft zum Geistigen schneller wachsen könne und wir lernen, sie bewußt anzu-
wenden. (Esoterische Stunde. Aufzeichnung B. Kristiania (Oslo), 16. Juni 1910. 
GA 266b, S. 59) 

Gebet an den Freitagsgeist. Erleben des Christus im 
Ätherischen 
Donnerstag für Freitag Venus 

Großer umfassender Geist, 
in Deinem Leben lebe ich mit der Erde Leben. 
In Dir bin ich. 
Du bist. 
Ich bin in Dir. 
Der Führer hat mich zu Dir gebracht. 
Ich lebe in Dir. 
Dein Geist ist 
meines eigenen Wesens Bild. 
Du bist. 
Gefunden hat Geist 
den umfassenden Geist. 
Gottseligkeit schreitet 
zu neuem Weltschaffen. 
Du bist. Ich bin. Du bist. 

(Die Sprüche an den Tagesgeist. Meditationen, die das Zeitwesen der Hie-
rarchien erfassen. GA 266b, S. 18) 

Nach dem Aufwachen des Morgens sollen wir baldmöglichst streben, wie-
der in die geistigen Welten zurückzutauchen in unserer Meditation. Des Abends 
vor dem Einschlafen sollen wir uns vorbereiten dafür, daß wir in die geistigen 
Welten eintreten werden, aber nicht durch Gebete mit irgendeinem egoistischen 
Wunsche, wie um ein seliges Ende oder so etwas.  

Nichts Unreines sollen wir hereinbringen in die Ätherwelt. Durch Intensität 
des Willens kann man allerdings eindringen in diese, auch unrein, aber dann 
sind unsere Erlebnisse rein wertlos. Es ist von großem Vorteil, in der Jetztzeit 
ins esoterische Leben zu kommen. Dies ist günstiger als in jeder anderen Inkar-
nation. In zwanzig Jahren werden viele das Christus-Ereignis im Ätherischen 



114 

erleben, und deshalb müssen wir mit tiefstem Ernst und mit größter Intensität 
streben, daß wir es rein erleben, denn viele erleben nur ihre eigenen Bilder des 
Christus. (Esoterische Stunde. Aufzeichnung A. München, 26. August 1910. 
GA 266b, S. 76) 

Iachim – als Gebet zugunsten der Kinder und Kranken 
I 

Das Dasein 

A 

ch  sich gestaltend 

im sich bewußt werdend 

Ergibt, senkrecht gelesen, „IACHIM“. Marie Steiner (GA 266b, S. 482, Anmerkung 
zu S. 127) notiert dazu: 

Erzieherisch gesundend wirkt das Wort. 

Morgens und abends als Gebet zugunsten der Kinder und Kranken. 

Camilla Wandrey (GA 266b, S. 482, Anmerkung zu S. 127) notierte: 

IACHIN: , Schöpferwort, das die geistigen Wesenheiten in die Welt rufen. 
Wirkt gesundend, innerlich erwärmend, kraftgebend. 

Man beachte die unterschiedliche Schreibweise: IACHIM vs. IACHIN (letztere 
Schreibweise wurde auch von Nelly Lichtenberg gewählt). Anscheinend wurde hier 
nach dem Gehör mitgeschrieben. Es besteht jedenfalls eine lautliche Ähnlichkeit mit 
„Jachin“, dem Namen der rechten Säule vor dem Salomonischen Tempel – mehr als 
nur ein Zufall? (In der Gesamtausgabe (GA) wird der Säulenname mit „Jakim“ 
transkribiert, in der Wikipedia mit „Jachin“14).  

 
* 
 
Obwohl es nicht unmittelbar mit dem Thema „Gebet“ zu tun hat, seien hier 

noch weitere Ratschläge aus dieser esoterischen Stunde gemäß den Aufzeichnungen 
von Marie Steiner angeführt: 

Zur Bekämpfung von: 
Ehrgeiz, Eitelkeit, Hochmut: Denken an die Lehren der Theosophie; 
Neid, Mißgunst: Denken an ein schönes Kunstwerk; 

                                           
14 Jachin und Boas, in der Wikipedia unter http://de.wikipedia.org/wiki/Jachin_und_Boas 

(2013-12-26) 



115 

 

Schwatzhaftigkeit, Neugierde, Zorn, Ärger: täglich eine Viertelstunde Ruhe. 
(Esoterische Stunde. Stuttgart, 1. Januar 1911. GA 266b, S. 127-128) 

Zum Erüben der „Ruhe“ gibt es folgenden Spruch von Rudolf Steiner: 

Ich trage Ruhe in mir, 
Ich trage in mir selbst 
Die Kräfte, die mich stärken. 
Ich will mich erfüllen 
Mit dieser Kräfte Wärme, 
Ich will mich durchdringen 
Mit meines Willens Macht. 
Und fühlen will ich 
Wie Ruhe sich ergießt 
Durch all mein Sein, 
Wenn ich mich stärke, 
Die Ruhe als Kraft 
In mir zu finden 
Durch meines Strebens Macht.  

(Für Miriam Ege; Undatierbar. GA268, S. 179) 

Gebet, Anrufung des Geistes, Meditation 
Gebet an den Geist des Tages. [Mittwoch für Donnerstag] 

Wenn wir uns zu einer solchen Veranstaltung, wie sie heute hier gehalten wer-
den soll, zusammenfinden, so beginnen wir dieselbe mit einer Formel, um uns in 
der richtigen Weise inspirieren zu lassen; wir sprechen zu dem Geist des Tages. 
Diese Formeln sind mantrische und von großer Kraft.  

Wir stehen heute am Vorabend eines besonders günstigen Tages für eine 
esoterische Stunde, am Vorabend des Donnerstag, des Jupitertags, wo wir außer 
dem großen Sonnengeiste hinter ihm stehend noch den Geist anrufen, der uns 
am besten in der entsprechenden Weise zu inspirieren vermag. Ihr alle habt be-
stimmte Übungen, um in der rechten Weise eurer Meditation obzuliegen, und 
das ist eigentlich der technische Teil des esoterischen Lebens. Diese Übungen 
sind mit Energie und Ausdauer Tag für Tag zu wiederholen. Es handelt sich da-
bei darum, die Seele mit einem solchen Inhalt zu erfüllen, der sie allmählich 
hinaufführen kann in die geistigen Welten.  

Dieser Inhalt, der zuerst nur in gedanklicher Form die Seele ganz mit Aus-
schluß aller anderen Gedanken und Vorstellungen der physischen Welt, aller 



116 

Sorgen und Kümmernisse usw. zu erfüllen hat, soll möglichst lange, möglichst 
lebhaft, bildhaft in der Seele leben. 

Für viele wird, vermöge ihres Karma, dieses Füllen der Seele mit diesem 
meditativen Gedankeninhalt lange Zeit die einzige und richtige Art der Medita-
tion bleiben müssen.  

Auf dem Wege, den der Mensch unternimmt, wenn er sich der Esoterik hin-
gibt, wird er sehen, wie schwach er ist, wenn er nach außen hinaus in den großen 
Makrokosmos tritt, und wie egoistisch, wenn er hinein in sein eigenes Inneres zu 
dringen versucht. Falsch wäre es, wenn der Mensch sagen wollte: der Gott ist ja 
in mir, der göttliche Keim ist in mir, ich brauche also nicht nach außen zu bli-
cken. Nein, der Logos ist überall, im Stein und in der Pflanze, im Tier und im 
Menschen. Er offenbart sich da draußen in allem! Die Sonne ist sein Kleid. 
(Esoterische Stunde, Aufzeichnung B. Prag, 29. März 1911. GA 266b, S. 171-
172) 

Gebet und Meditationsspruch 
Der Mensch soll diesen geistigen Keim in sich entwickeln, damit er wieder zu 
dem Geiste zurückkehre, aus dem er gekommen, nachdem er den geistigen 
Keim zur höchsten Vollendung gebracht hat. Dann wird man erkennen, mit wel-
cher Ehrfurcht man in den Rosenkreuzerschulen das heilige Gebet sprach: 

Im Geiste lag der Keim meines Leibes ... 
In meinem Leibe liegt des Geistes Keim ... 

(Esoterische Stunde, Aufzeichnung C. München, 26. August 1911, 
GA 266b, S. 207) 

Das, was soeben als Gebet bezeichnet wurde, wird auch als „Meditationsspruch“ be-
zeichnet und lautet vollständig: 

Der Meditationsspruch «Im Geiste lag der Keim meines 
Leibes ...» 

Im Geiste lag der Keim meines Leibes. 
Und der Geist hat eingegliedert meinem Leibe 
Die sinnlichen Augen, 
Auf daß ich durch sie schaue 
Das Licht der Körper. 
Und der Geist hat eingeprägt meinem Leibe 
Empfindung und Denken 



117 

 

Und Gefühl und Wille 
Auf daß ich durch sie wahrnehme die Körper 
Und auf sie wirke. 
Im Geiste lag der Keim meines Leibes. 
 
In meinem Leibe liegt des Geistes Keim. 
Und ich will eingliedern meinem Geiste 
Die übersinnlichen Augen, 
Auf daß ich durch sie schaue das Licht der Geister. 
Und ich will einprägen meinem Geiste 
Weisheit und Kraft und Liebe, 
Auf daß durch mich wirken die Geister 
Und ich werde das selbstbewußte Werkzeug 
Ihrer Taten. 
In meinem Leibe liegt des Geistes Keim. 
 
In den reinen Strahlen des Lichtes 
Erglänzt die Gottheit der Welt 
In der reinen Liebe zu allen Wesen 
Erstrahlt die Göttlichkeit meiner Seele 
Ich ruhe in der Gottheit der Welt 
Ich werde mich selber finden 
In der Gottheit der Welt 

(GA 266b, S. 20-21) 

In der redaktionellen Anmerkung dazu heißt es: „Von einem gewissen Zeitpunkt an 
wurden damit die esoterischen Stunden geschlossen“.  

Über dieses Gebet sagt Steiner an anderer Stelle: 

 

Hilfe und Unterstützung hat der Meister der Weisheit und des Zusammen-
klanges der Empfindungen uns wie das Meer in einen Tropfen – so etwas ist im 
Geistigen möglich, natürlich nicht im Physischen – zusammengedrängt in dem 
Gebet, von dem er wünscht, daß es stets den Schluß unserer esoterischen Be-
trachtungen bilde, und das die ganze Entwicklung, den Ab- und Aufstieg des 
Menschen, darstellt. (Esoterische Stunde, Aufzeichnung A. München, 1. Sep-
tember 1912, GA 266b, S. 400) 

oder 

 

Zusammengefaßt wird all das, was uns die Esoterik geben und lehren soll in 
dem, was der Meister der Weisheit uns gegeben hat in dem Gebet: Im Geiste lag 



118 

der Keim meines Leibes ... (Esoterische Stunde, Aufzeichnung C. München, 1. 
September 1912, GA 266b, S. 406) 

In einer redaktionellen Anmerkung zur Esoterischen Stunde in München, 23. August 
1911, GA 266b, S. 180, heißt es: 

 

Zu dieser Stunde findet sich folgende Eintragung im Tagebuch von Artur 
Rösel (Weimar): «Vormittag 11 Uhr war die erste esoterische Stunde, die ich 
miterlebte. Dr. Steiner hielt sie ab in den Prinzensälen, alle Zuhörer waren Mit-
glieder der Esoterischen Schule, zu denen nun auch ich gehöre. Es waltete eine 
feierliche Stille im Saale, bis Dr. Steiner mit ernster Miene vortrat und das Ge-
bet sprach und dann über die richtige Art der Meditation sprach. Er schloß mit 
einem feierlichen, fast gesungenen Gebet. Tiefe Stille lag über dem ganzen Saal, 
bis Dr. Steiner das Zeichen zum Aufbruch gab. Er sprach im Auftrag der Meis-
ter der Weisheit und des Zusammenklanges der Empfindungen.» (GA 266b, 
S. 486f) 

Die unterschiedliche Bezeichnungen, einmal als Rosenkreuzergebet, das andere Mal 
als Meditationsspruch, erwecken den Eindruck, dass eine Meditation als Gebet be-
trachtet werden kann, wenn sich der Meditationsinhalt, wie in diesem Fall, explizit 
auf das Verhältnis des Menschen zur göttlich-geistigen Welt bezieht.  

Zum Gebet und zur Meditation müssen wir in der 
Einsamkeit sein 
Bei dem Esoteriker aber, auch wenn er nicht krank ist, kann es vorkommen, daß 
er das Gefühl hat, als ob er von den höheren Wesenheiten von hinten ergriffen 
und gleichsam aufgesogen würde. Es gibt ja unter den gewöhnlichen Menschen 
solche Erscheinungen, daß sie sich vor einem offenen Fenster fürchten, wenn sie 
sich in einem hohen Stockwerk befinden, weil dann die Begierde entsteht, sich 
aus dem Fenster zu stürzen. Oder man kennt dasjenige, was Platzfurcht genannt 
wird, wo der Mensch nicht einen Platz zu durchqueren wagt. Diese letztere 
Empfindung hört ja auf, wenn man einen Menschen neben sich weiß. Die offizi-
elle Medizin gibt für all diese Erscheinungen auch die Ursachen an, aber der 
wahre Grund ist der, daß es einem solchen Menschen an berechtigter Einsamkeit 
gemangelt hat. Einsamkeit ist etwas, was alle Menschen bis zu einem gewissen 
Grade brauchen und ist kein bloßer Egoismus. Wer immer anderen helfen will, 
wird einmal empfinden, daß er nicht weiter helfen kann, wenn er die Kräfte dazu 
nicht aus der Einsamkeit schöpft. Wer immer reden will, wird einmal spüren, 
daß er nur leere Worte redet, wenn er nicht in der Einsamkeit die geistigen Kräf-
te zu sich kommen läßt. Zum Gebet und zur Meditation müssen wir in der Ein-



119 

 

samkeit sein; ein gemeinsames Gebet kann die Menschen nur zu einer gewissen 
Gruppenseelenhaftigkeit bringen. Wer meint, daß es egoistisch sei, in die Ein-
samkeit zu gehen, der hat einfach das Bedürfnis, bei anderen Menschen zu sein, 
nicht um ihnen zu helfen, sondern damit er nicht allein sei. Auch das selbstlose 
«helfen wollen» kann in Wirklichkeit dem Egoismus entspringen, indem man 
einfach die Geselligkeit sucht. So kann zum Beispiel auch das Magnetisieren, 
das angeblich angewendet wird, um anderen Schmerzen zu lindern, nur aus dem 
Bedürfnis hervorgehen, sich selbst angenehm zu empfinden, indem man den 
Körper des anderen bestreicht. Obwohl Liebe und Egoismus Gegenpole sind, ist 
es dennoch wahr, daß in gewissen Grenzfällen diese beiden sich sehr nahe be-
rühren und es schwer ist, sie voneinander zu unterscheiden. (Esoterische Stunde, 
Aufzeichnung A. Karlsruhe, 14. Oktober 1911, GA 266b, S. 224) 

Dankgebet des Hellsehers nach dem Aufwachen 
Unbewußt ist der Mensch, der noch nicht Hellseher, vor dem Aufwachen. Nie 
aber wird der Hellseher das Aufwachen vollziehen, ohne vorher das Gebet ver-
richtet zu haben: Dank euch, geistig-göttlichen Welten, daß ich nun wieder hin-
einsteigen darf in den Tempel meines physischen Leibes.  

Ein Wort hat die Bibel, das wird zweimal ausgesprochen. Und es ist nicht 
dasselbe, es kommt darauf an, was für ein Wesen es ist, das solches ausspricht. 
Einmal sagt Luzifer: «Ihr sollt sein wie Götter» – das ist zum Unsegen; das an-
dere Mal sagt es der Christus: «Ihr sollt sein wie Götter». (Esoterische Stunde, 
Aufzeichnung B. Berlin, 8. November 1912, GA 266b, S. 452) 

Ein Mantram als Gebet zu sprechen 
Es werden uns nun die drei Mantrams zum Gebrauch gegeben. Es webt mich; Es 
wirkt mich; Es denkt mich. 

Es denkt mich, das ist der Engel in mir. 
Es webt mich, die Geister der Bewegung schaffen an uns. 
Es wirkt mich, die Geister des Willens senken ihre Kräfte hernieder. 
Das erste Mantram sollen wir beim Aufwachen wie ein Gebet uns sagen.  
Es webt mich, in ihm lebt für uns das Vaterprinzip, erfüllen dürfen uns diese 

Worte mit dem Gefühl der Dankbarkeit.  
Es wirkt mich ist das Sohnesprinzip. Das Gefühl dafür ist Andacht und Hin-

gabe.  
Es denkt mich, der Heilige Geist. Das Gefühl der Frömmigkeit soll uns da 

durchdringen. 



120 

E.D.N. – I.C.M. – P.S.S.R. (Esoterische Stunde, Aufzeichnung B. Bern, 16. 
Dezember 1912, GA 266b, S. 468) 

E.D.N. – I.C.M. – P.S.S.R.: Abkürzung des Rosenkreuzerspruches “Ex Deo 
Nascimur, In Christo Morimur, Per Spiritum Sanctum Reviviscimus“15.  

Gebet der Essäer an die Geister des Sonnenaufgangs 
Eine zweite Vorschrift lautete: Noch vor Sonnenaufgang mußte jeder Essäer ein 
Gebet richten an die Geister, welche die Sonne heraufsenden aus dem Welten-
raum, daß sie sie auch an diesem Tage senden mögen. – Kein Essäer durfte dies 
versäumen. (Esoterische Stunde, Aufzeichnung C. Köln, 2. Januar 1913, 
GA 266c, S. 34) 

Essäer-Gebet zu beten wäre heutzutage eine 
Unwahrhaftigkeit 
Außerdem hatten die Essäer jeden Morgen vor Sonnenaufgang in inbrünstigem 
Gebet das Heraufkommen der Sonne zu erflehen und dann der Gottheit zu dan-
ken, daß sie das Tagesgestirn wieder heraufgeführt hatte. Es gab sogar eine be-
stimmte Formel: «Ihr Götter, Euch verdanke ...» Diese wunderschönen, erhe-
benden Gebräuche und Meditationen kann der moderne Mensch nicht mehr 
üben. Der Esoteriker soll durchaus wahr sein, wahr sein bis in den innersten 
Herzensgrund, und es würde eine Unwahrhaftigkeit sein, wenn der heutige Eso-
teriker jeden Morgen in inbrünstigem Gebet den Sonnenaufgang erflehen und 
dafür danken wollte.  

Zur Zeit der alten Essäer hatte man noch die Anschauung, daß das Welten-
system durchaus nicht so feststehend sei, sondern daß zum Beispiel der Lauf der 
Gestirne usw. der Willkür der göttlichen Wesenheiten unterworfen sei, daß also 
einmal eines Morgens die Sonne nicht heraufsteigen würde. Diese Übung ist al-
so für den heutigen Menschen nichts, denn der heutige Mensch weiß, daß es ein 
feststehendes Weltensystem gibt. Es würde also unwahrhaftig sein, wollte er 
diese Übung machen. (Esoterische Stunde, Aufzeichnung A. Stuttgart, [zwi-
schen 17.-20.] Februar 1913, GA 266c, S. 67-68) 

Steiner scheint hier den Durchschnittsmenschen vor Augen zu haben, der nicht am 
morgigen Sonnenaufgang zweifelt, weil er an ein „feststehendes Weltensystem“ 

                                           
15 Rosenkreuzerspruch, in der Anthropowiki unter 

http://wiki.anthroposophie.net/Rosenkreuzerspruch (2012-08-11) 



121 

 

glaubt. In philosophischem Kontext ist das allerdings eine wohlbekannte Frage, die 
die menschliche Erkenntnisfähigkeit im Allgemeinen, und die Möglichkeit, die Zu-
kunft mit Sicherheit vorhersagen zu können, in Frage stellt. Es zeigt sich bei Fragen 
der Physik, wohin üblicherweise der Sonnenaufgang gerechnet wird, dass alle Aus-
sagen ihre Gültigkeit immer nur im Rahmen der Gültigkeit gewisser Voraussetzun-
gen und Vorannahmen haben: „Wenn alles so läuft wie bisher und wir keinerlei Ge-
setzmäßigkeiten übersehen haben, die auf den Sonnenaufgang Einfluss haben könn-
ten – dann wird die Sonne morgen wieder aufgehen“. Ein einziger, größerer Meteo-
ritentreffer auf die Erde könnte beispielsweise dafür sorgen, dass die Sonne morgen 
nicht mehr aufgeht. Mit solchen Vorstellungen ließe sich wieder für den Sonnenauf-
gang beten, ohne dabei unwahrhaftig zu sein. Ob ein Gebet etwas Unwahrhaftiges 
an sich hat, hängt somit vom Weltbild des Betenden ab.  

Der Esoteriker darf in sein Gebet nichts Persönliches 
hineintragen 
Wenn ein Exoteriker, der nichts von Theosophie weiß, ein Gebet spricht, zum 
Beispiel das Vaterunser, so hat er leicht gleich bei den ersten Worten das Gefühl 
der Wärme, von warmer Frömmigkeit; das kommt aber aus einem persönlichen 
Gefühl heraus. Der Esoteriker wird bei seinem Gebet zuerst ein Gefühl der Kälte 
empfinden; nichts Persönliches darf er in sein Gebet hineintragen, nur den geis-
tigen Inhalt desselben muß er wirken lassen. Die innere, wirkliche Wärme 
kommt dann aus dem Geistigen selbst heraus, nicht aus dem Persönlichen. 

Wenn man bei der Konzentration, der ersten Nebenübung, sich ganz nur mit 
dem einen Gegenstand, den man dazu gewählt hat – je alltäglicher, desto besser 
–, beschäftigt, Gedanke nach Gedanke an ihn reiht und dann, wenn diese Übung 
zu Ende ist und man sich nicht sofort wieder in geschäftiges Treiben stürzt, we-
nigstens eine Viertelstunde verstreichen läßt, dann wird man – auch nicht gleich, 
nicht nach einer Woche, einem Monat, aber nach einiger Zeit fortgesetzter erns-
ter Übung – fühlen, wie wenn wellenförmig etwas in den Kopf, in das Gehirn 
hineinkäme, wie wenn wie in Wellenlinien der Ätherleib in das Gehirn zurück-
käme. (Esoterische Stunde. Hannover, 7. Februar 1914, GA 266c, S. 257-258) 

Das gewöhnliche, egoistische Gebet 
Die Meditation = sie entzieht sich Ahriman. 

Das gewöhnliche egoistische Gebet = es geht so in den Schlaf, dass es na-
mentlich bei Erwachsenen Ahriman nur kosmisch bekämpft: aber die Mensch-
heit nicht von ihm befreit. = Bereich der Sonne und des Mondes. – (Aus Rudolf 
Steiners Notizbuch Archiv-Nr. 304, GA 266c, S. 380) 



122 

Man muss unterscheiden zwischen Gebet und 
Meditation 
«Man muß unterscheiden zwischen Gebet und Meditation. Das gewöhnliche 
Gebet dient heute zumeist einer Befriedigung des eigenen Selbstes. Die wahre 
Meditation aber ist ein Vollziehen des geistigen Willens, der den Zeitgeist in 
sich trägt. Wo solche Meditation geübt wird, da vermag eine geistige Kraft in 
das irdische Geschehen hineinzuwirken. Geistige Welten wollen heute in das 
irdische Geschehen hineinwirken, aber sie können dieses nur, wenn durch 
menschliche Meditation Raum dafür geschaffen wird. Es geschieht dadurch et-
was wie eine Aussparung im physischen Felde, in die sich geistige Wesen mit 
ihren Wirkungen hineinbegeben können.» (1. Ausführungen Rudolf Steiners zur 
Begründung des esoterischen Jugendkreises. Worte Rudolf Steiners aus den ver-
schiedenen, die Kreisgründung vorbereitenden Besprechungen. GA 266C, 
1914-1923, S. 436) 

Unterschied zwischen Buchstaben-Mantras und 
Gedankenmantras 
«Die Wirkung des Vaterunsers hat jeder, der es betet. Es ist kein eigentliches 
Mantram, obwohl es mantrische Kräfte haben kann. Es ist ein Gedankenman-
tram. Freilich hatte es in der Ursprache [aramäisch] die größte Gewalt. Aber da 
es eben ein Gedankenmantram ist, so wird es seine Kraft nicht verlieren, und 
wenn man es in tausend Sprachen übersetzt.» (Leipzig, 17. 2. 1907, GA 96).  

Kommentar eines Teilnehmers: „Diese Formulierung weist darauf hin, daß ein ge-
waltiger Unterschied zwischen den orientalischen nicht übersetzbaren Buchstaben-
Mantras und den geisteswissenschaftlichen Gedankenmantras bestehen muß.“ (V. 
Zu den Meditationssprüchen–Herzstück der esoterischen Übungen. GA 267, S. 49) 

Gebet 
Oh, ihr Mächte in der geistigen Welt, 
lasset mich aus meinem physischen Leib heraus 
wissend in der Lichtwelt sein, 
im Lichte sein, 
um den eigenen Lichtleib zu beobachten, 
und lasset die Gewalt der ahrimanischen Kräfte 
nicht zu stark sein über mich, 



123 

 

dass sie mir nicht unmöglich machen 
zu schauen, was da in meinem Lichtleib vorgeht.  

(V. Dornach, 2. Januar 1916. GA 268, S. 69) 

Die Herausgeber von GA 268 fügten zur Erläuterung noch eine Anmerkung hinzu: 

 

«Was ich Ihnen jetzt gesagt habe, meine lieben Freunde, ist nicht bloß ein 
erfundenes Gebet, sondern so hat der Christus, nachdem er durch das Mysterium 
von Golgatha gegangen ist, diejenigen beten gelehrt, die ihn dann noch verste-
hen konnten in der Zeit, die er nach der Überwindung des [Todes beim] Myste-
rium von Golgatha bei seinen intimeren Schülern verweilt hat.» (Aus dem Vor-
trag, GA 268 S. 360) 

Sich das, was man betet, vorstellen 
Sich vorstellen: 

Weltenlicht durchströmt auch mich. – 
Mein Gebet durchströme das Weltenlicht. 

(Für Julia Marianne Wasteneys, 1921. GA 268, S. 82) 

„Sich vorstellen“ ist eine Anweisung Steiners, wie mit diesem Gebet umzugehen ist. 
Vgl. dazu auch „Hinweise zum Umgang mit dem Vaterunser und den Übungen“ auf 
Seite 109. 

Gebet für Schwerkranke 
Aus gnadenspendender Weltenseele 
Erfülle mich Kraft der Wärme 
Der Wärme die durchlebt 
Menschenwesen 
Wie durchlebt 
Gotteskraft 
Das weite weite All. 

(Gebet für Schwerkranke, an Helene Röchling gegeben 1914/15. GA 268, 
S. 197) 

Gebet für den Beerdigungs-Ritus für Marie Hahn 
Unsre Liebe folge dir, 
Seele, die da lebt im Geist, 



124 

Die ihr Erdenleben schaut; 
Schauend sich als Geist erkennt 
Und was dir im Seelenland 
Denkend als dein Selbst erscheint 
Nehme unsre Liebe hin 
Auf dass wir in dir uns fühlen 
Du in unsrer Seele findest 
Was mit dir in Treue lebet. 

(Zum Tode von Marie Hahn, September 1918, GA 268, S. 215) 

Redaktionelle Anmerkung hiezu: „Dies wurde Pfarrer Hugo Schuster als Gebet für 
den Beerdigungs-Ritus für Marie Hahn gegeben.“ (GA 268, S. 364) 

Die rechten Gedanken über einen Verstorbenen sind ein 
Gebet 
... Und wir verrichten als Menschen ein gutes, ein schönes, ein herrliches Gebet, 
wenn wir über den Zusammmenhang [sic!] des Lebens mit dem Tode oder über 
einen Verstorbenen so denken, dass wir sagen: 

 
1. Es empfangen Angeloi, Archangeloi, Archai  
im Ätherweben das Schicksalsnetz des -------* 
 
2. Es verwesen in Exusiai, Dynamis, Kyriotetes 
im Astral-Empfinden des Kosmos 
die gerechten Folgen des Erdenlebens des ------- 
 
3. Es auferstehen in Thronen, Cherubim, Seraphim 
als deren Tatenwesen die gerechten Ausgestaltungen 
des Erdenlebens des ------- 

 

* Beim Schreiben an die Tafel wurde gesprochen: des betreffenden Menschen. 

(V. Dornach, 4. Juli 1924. GA 268, S. 221) 

Gebet zu den geistigen Leitern, den höheren Hierarchien 
Zur Einweihung des Vidar-Zweiges in Bochum 

 



125 

 

Ihr, die Ihr das geistige Leben leitet, und gebet den Menschen je nach den Epo-
chen, was der Mensch braucht, Ihr arbeitet mit, wenn hingebungsvoll dem geis-
tigen Leben unsere Freunde hier in dieser Stadt dienen.  

Solches möchten wir als Gebet zu den geistigen Leiter, den höheren Hierar-
chien in diesem Augenblick, der in zwiefacher Beziehung feierlich ist, hinauf-
senden. ... Daß dies walten möge, das sei heute unser Weihnachtsgebet: daß 
auch dieser Zweig werden mag ein lebendiger Zeuge dessen, was als Kraft in die 
Menschheitsentwickelung aus höheren Welten hineinfließt und immer mehr und 
mehr den Menschenseelen das Bewusstsein geben kann von der Wahrheit der 
Worte: 

Es sprechen zu den Sinnen 
Die Dinge in den Raumesweiten, 
Sie wandeln sich im Zeitenstrome; 
Erkennend dringt die Menschenseele, 
Von Raumesweiten unbegrenzt 
Und unerreicht vom Zeitenstrom, 
Ins Reich der Ewigkeiten ein. 

(V. 21. Dezember 1913, GA 268, S. 284) 

Das hohepriesterliche Gebet 
Jesus versetzte sich in die Geistesschau und sprach: 

Väterlicher Weltengrund: 
lasse offenbar werden Deines Sohnes Schaffen, 
damit durch Deines Sohnes Schaffen 
auch Du offenbar werdest. 
Du hast ihn zum Schaffenden gemacht 
in allen fleischlichen Menschenleibern, 
dass er in die Zukunft lebend führe Alle, 
die durch Dich zu ihm kamen. 
Sie werden in der Zukunft leben dadurch, 
dass ihr Seelenauge bereitet ist, 
Dich zu schauen als den wahrhaft Einigen Weltengrund 
und den schaffenden Christus Jesus, 
den Du zu ihnen gesandt hast. 
Durch mich wurdest Du im Erdensein wieder offenbar, 
als die Erde Deine Offenbarung umwölkte. 
Solches war Dein Wille, der durch mich wirkte. 
So auch, väterlicher Weltengrund, 



126 

lasse jetzt erstrahlen die Offenbarung, 
die durch mich schon ward, 
ehe Du in der Erdenwelt offenbar wurdest. – 
Durch mich ward das Wort, 
das Dich offenbart, in Menschenseelen offenbar, 
die durch Dich zu mir kamen. 
Du warst in ihnen, 
durch Dich kamen sie zu mir, 
und sie haben in sich genommen 
die Erkenntnis von Dir. 
Von ihnen ward erkannt, 
dass, was ich zu ihnen sprach, 
von Dir durch mich 
zu ihnen gesprochen ward. 
Väterlicher Weltengrund, das erflehe ich, 
dass sie, die durch mich zu Dir gekommen sind, 
immer sein mögen lebend bei Dir, 
wie ich bei Dir bin, 
und dass sie da schauen Deine Offenbarung, 
die Du liebend vor mir erstrahlen ließest, 
bevor die Erde noch war. 
Durch mich ward offenbar das Wort, 
das Dich offenbart, 
und ich will tragen dies Wort in Menschenseelen, 
auf dass die Liebe, mit der Du mich liebest, 
in ihnen sich bewahre, 
und so auch mein ewiges Leben 
ihr Leben ewig bewahre. 

(Johannes-Evangelium, 17. Kapitel, Das hohepriesterliche Gebet. V. Dor-
nach, 21. September 1922, GA 268, S. 336-337) 

Das gotische Vaterunser 
Atta unsar thu in himinam, 
Veihnai namo thein. 
Qimai thiudinassus theins, 
Vairthai vilja theins, sve in himina jah ana airthai. 
Hlaif unsarana thana sinteinan gif uns himma daga. 
Jah aflet uns thatei skulans sijaima, svasve jah veis 



127 

 

afletam thaim skulam unsaraim. 
Jah ni briggais uns in fraistubnajai, 
ak lausei uns af thamma ubilin; 
Unte theina ist thiudangardi jah mahts jah vulthus 
in aivins. Amen. 

... wenn wir dieses in der Sprache Wulfilas so wunderbare Gebet versuchen 
in unsere heutige Sprache zu übersetzen, dürfen wir nicht wörtlich übersetzen, 
sondern müssen etwa sagen: 

Wir empfinden Dich droben in geistigen Höhen, 
Allvater der Menschen. 
 
Geweihet sei Dein Name. 
 
Zu uns komme Dein Herrschaftsgebiet. 
 
Es walte Dein Wille, so wie im Himmel, 
also auch auf der Erde. 
 
Allvater, dessen Name die äußere Leiblichkeit 
des Geistes bildet, dessen Herrschaftsbereich wir 
anerkennen wollen, dessen Wille walten soll, Du, 
 
Du sollst auch das Irdische durchdringen, 
so dass wir unsern Leib täglich werden neu 
entstehen sehen gewissermaßen durch die 
irdische Ernährung. 
 
Dass wir im sozialen Leben nicht einer des 
andern Schuldner werden, dass wir uns als 
gleiche Menschen gegenüberstehen, dass wir 
nicht mit dem Geistig–Leiblichen verfallen: 
 
Laß uns nicht verfallen in dasjenige, was aus 
unserem Leibe heraus unseren Geist in Finsternis 
bringt, sondern erlöse uns aus den Übeln, die 
aber entstehen, wenn wir zu stark mit dem 
Geiste in das Leibliche hinein verfallen würden. 
 



128 

Dein ist der Herrschaftsanspruch, 
Dein ist das Machtrecht, 
Dein ist die Offenbarung als Licht, als Glanz, 
als allwaltende soziale Liebe. 

(V. Dornach, 15. Mai 1921, GA 268, S. 342-343) 

Das makrokosmische Vaterunser 
Aus den Tiefen unserer Weltevolution ertönt jenes urewige Gebet, das als Ver-
kündigung des Weltenwortes gesprochen worden ist, da sich das Mysterium von 
Golgatha vollzog. Und tief tönte hin das urewige Gebet, das dem Mikrokosmos 
in tiefster Seele künden sollte aus dem Innersten des menschlichen Herzens her-
aus das Geheimnis des Daseins. Es sollte erklingen in dem, was uns als «Vater-
unser» verkündet worden ist, als es ertönte vom Osten nach dem Westen. Doch 
wartend verhielt sich dieses Weltenwort, das damals in den Mikrokosmos sich 
hineinsenkte, auf daß einstmals es zusammenklingen dürfe mit dem Fünften 
Evangelium; heranreifen mußten die Menschenseelen, um das zu verstehen, was 
vom Westen her als das urälteste, weil das makrokosmische Evangelium, wie 
ein Echo nun entgegenklingen soll dem mikrokosmischen Evangelium des Os-
tens.  

Wenn wir Verständnis entgegenbringen dem gegenwärtigen Augenblick, 
dann wird uns auch das Verständnis dafür aufgehen, daß den vier Evangelien 
hinzugefügt werden kann ein fünftes. So mögen denn am heutigen Abend zu des 
Mikrokosmos Geheimnissen hinzu die Worte erklingen, welche die Geheimnis-
se des Makrokosmos ausdrücken. Als Erstes des Fünften Evangeliums soll hier 
ertönen das makrokosmische Gegenbild des mikrokosmischen Gebetes, das 
einstmals verkündet wurde vom Osten nach dem Westen. So klinge wider als 
Zeichen des Verständnisses das makrokosmische Weltengebet, enthalten im 
Fünften, uralten Evangelium, das verbunden ist mit dem Mond und dem Jupiter, 
so wie die vier Evangelien verbunden sind mit der Erde: 

AUM, Amen! 
Es walten die Übel, 
Zeugen sich lösender Ichheit, 
Von andern erschuldete Selbstheitschuld, 
Erlebet im täglichen Brote, 
In dem nicht waltet der Himmel Wille, 
Da der Mensch sich schied von Eurem Reich 
Und vergaß Euren Namen, 
Ihr Väter in den Himmeln. 



129 

 

 

Das Vaterunser war als Gebet der Menschheit gegeben worden. Dem mik-
rokosmischen Vaterunser, das verkündet wurde vom Osten nach dem Westen, 
tönt nun entgegen das uralte makrokosmische Gebet. So tönt es wider, wenn es, 
recht verstanden von Menschenseelen, hinausklingt in die Weltenweiten und 
zurückgegeben wird mit den Worten, die geprägt worden sind aus dem Makro-
kosmos heraus. Nehmen wir es mit uns, das makrokosmische Vaterunser, füh-
lend, daß wir damit beginnen, das Verständnis zu erringen für das Evangelium 
der Erkenntnis: das Fünfte Evangelium. Tragen wir von diesem wichtigen Au-
genblick nach Hause in unserer Seele mit Ernst und Würde unser Wollen, tragen 
wir nach Hause die Gewißheit, daß alle Weisheit, nach der da sucht die Men-
schenseele – wenn das Suchen ein echtes ist –, eine Gegenströmung ist der kos-
mischen Weisheit; und alle in selbstloser Liebe der Seele wurzelnde Menschen-
liebe aus der in der Menschheitsevolution waltenden Liebe erfruchtet. (Anspra-
che zur Grundsteinlegung des Dornacher Baues am 20. September 1913, 
GA 268, S. 347-349) 

Die Sonntagshandlung für Kinder (Ausschnitt) 
Nun handelt es sich darum, daß eben der Moment eintritt, in dem die Kommuni-
on vollzogen werden sollte oder etwas Kommunionartiges. Es ist also dann so, 
daß sich der Handelnde zu den Kindern wendet. Nachdem er die Worte, die ich 
ausgedrückt habe, gesprochen hat, wendet sich der Handelnde zu den Kindern 
und spricht, indem er sie gewissermaßen vorbereitet zu demjenigen, was als ein 
Ersatz für den Empfang der Kommunion gesprochen werden soll: 

Meine Lieben! Wir lernen, um die Welt zu verstehen. 
Wir lernen, um in der Welt zu arbeiten. 
Die Liebe der Menschen zueinander belebt alle Menschenarbeit. 
Ohne die Liebe wird das Menschensein öde und leer, 
Christus ist der Lehrer der Menschenliebe. 

So weit spricht der Handelnde zu den Kindern über das Verhältnis, in dem 
der Christus zu ihnen steht. Nun folgt das gemeinsame Gebet, das chormäßig 
gesprochen wird:  

Wir erheben all unser Empfinden und Denken zum Gottesgeiste. 
Wir verehren den Gottesgeist. 
Wir lieben den Gottesgeist. 
Wir werden gedenken des Gottesgeistes, 
Wenn wir allein sind, 



130 

Und auch, wenn wir mit Menschen zusammen sind. 
Dann wird er mit uns sein. 

Sie müssen alle Einzelheiten beachten. Sie müssen insbesondere Ihre Auf-
merksamkeit darauf wenden, daß hier dieses Wenden zum Gottesgeiste verlangt 
wird, «wenn wir allein sind, und auch, wenn wir mit Menschen zusammen 
sind». 

Nun folgt eben dasjenige, was zunächst wie eine Art Surrogat der Kommu-
nion eingeführt werden muß, das eben die verschiedenen Formen annehmen 
kann, insofern man sie schon Kindern geben oder ihnen einen hinweisenden Er-
satz dafür geben kann. Wir können nicht mehr tun, als daß der Handelnde an 
jedes einzelne Kind herantritt und spricht, indem er dem Kinde die Hand auflegt 
oder die Hand reicht – also das wird zu jedem einzelnen Kinde gesprochen, in-
dem die ganze Reihe [der Kinder] durchgegangen wird, vordem war es nur zu 
ihrer Gesamtheit gesprochen: 

Der Gottesgeist wird sein mit dir, wenn du ihn suchest. 
Das Kind antwortet: 
Ich will ihn suchen. 

Sie müssen das also nicht als eine Belehrung auffassen, sondern als eine Ze-
remonie. (Vortrag gehalten vor Theologen und Theologie-Studierenden. Die 
Sonntagshandlung. Stuttgart, 4. Oktober 1921 (vormittags), GA 269, S. 26-27) 

Bedeutung des vorbereitenden Gebets für die christliche 
Stimmung des Unterrichts 
Ich meine doch, meine lieben Freunde, daß es sich nicht darum handeln kann, 
ein solches Kind eben im Anfang zu ersticken, sondern daß es sich lieber darum 
handeln sollte, zu arbeiten an dem, was gewollt wird. Selbstverständlich kann 
da, wo Lebendiges und nicht Dogmatisches gewollt wird, jede Einwendung nur 
willkommen sein. Es wird Ihnen aber gerade an diesem Beispiel klar sein kön-
nen, wie überall eben aus dem Lebendigen heraus das Kultusartige gesucht wer-
den muß. Ich habe Sie ja schon aufmerksam machen können auf den Gebetscha-
rakter desjenigen, was der die Handlung Vollziehende selbst als vorbereitendes 
Gebet haben kann. In einer ähnlichen Weise wird ja jeder Unterrichtsmorgen 
von uns begonnen, natürlich in entsprechend einfacher Weise. Das natürlich 
geht nun hinaus über das Prinzip, wenn das Prinzip nur in ganz abstrakter Weise 
gefaßt wird. Wenn das Prinzip in ganz abstrakter Weise gefaßt werden würde, 
dürften wir natürlich überhaupt nicht irgend etwas an die Spitze des Unter-
richtsmorgens stellen, sondern müßten glatt [mit dem Unterricht] anfangen. Das 



131 

 

würde aber nach meiner Überzeugung ganz unmöglich sein, weil ja schließlich 
doch aller Unterricht Stimmung in sich haben muß und schließlich die christli-
che Stimmung nicht etwas sein kann, was ganz als ein Abstraktum über dem 
Ganzen schwebt, sondern was in jede Einzelheit hineingehen muß. Etwas Prin-
zipielles kann es im Leben der Welt überhaupt nicht geben, sondern es kann nur 
das sich in Leben Wandelnde geben. Das darf man nicht als eine Inkonsequenz 
betrachten, sondern als eine Forderung des Lebens selbst. (Vortrag gehalten vor 
Theologen und Theologie-Studierenden. Stuttgart, 4. Oktober 1921 (vormittags), 
GA 269, S. 37) 

«Eine Art Gebet»: Besinnung auf die geistigen Mächte 
Zunächst eine Anmerkung der Herausgeber von GA 269 zur nachfolgenden Stelle: 
„Im Rahmen des ersten Vortrages des Schulungs-Kurses für die zukünftigen Lehrer 
der in Gründung befindlichen Waldorfschule am 21. August 1919 («Allgemeine 
Menschenkunde», GA 293) forderte Rudolf Steiner die Anwesenden zu einer Besin-
nung auf die geistigen Mächte auf, «in deren Auftrag und deren Mandat jeder ein-
zelne von uns gewissermaßen wird arbeiten müssen». Hierauf folgt die Ankündi-
gung einer «Art Gebet», dessen Wortlaut von den Teilnehmern nicht mitgeschrieben 
wurde, da sie sich vermutlich sogar von ihren Plätzen erhoben hatten. Erst später 
wurde der Wortlaut von verschiedenen Teilnehmern aus der Erinnerung niederge-
schrieben. Der wiedergegebene Text wurde verfaßt von Caroline von Heydebrand.“ 
(Anmerkung zu Seite 155, GA 269, S. 237) 

Wir wollen unsere Gedanken so gestalten, daß wir das Bewußtsein haben kön-
nen: Hinter jedem von uns steht sein Engel, ihm die Hände sanft aufs Haupt le-
gend; dieser Engel gibt Euch die Kraft, die Ihr braucht. – Über Euren Häuptern 
schwebt der Reigen der Erzengel. Sie tragen von einem zum andern, was einer 
dem andern zu geben hat. Sie verbinden Eure Seelen. Dadurch wird Euch der 
Mut, dessen Ihr bedürft. (Aus dem Mut bilden die Erzengel eine Schale.) – Das 
Licht der Weisheit wird uns geschenkt von den erhabenen Wesenheiten der Ar-
chai, welche sich nicht im Reigen abschließen, sondern aus Urbeginnen kom-
mend sich offenbaren und in Urfernen verschwinden. Sie ragen nur wie eine 
Tropfenform hinein in diesen Raum. (In die Schale des Mutes hinein fällt von 
dem wirkenden Zeitgeist ein Tropfen des Zeitenlichtes.) (Meditationen, Sprüche 
und Ratschläge für Lehrer und Erzieher. Aufzeichnungen von Caroline von 
Heydebrand. GA 269 S. 155) 

In GA 293, S. 217 – 218, wird dieses Thema nochmals aufgegriffen und die – teil-
weise ausführlicheren – Notizen zweier weiterer Teilnehmer werden wiedergegeben. 
Es finden sich dabei jedoch nichts, was ein anderes Licht auf das Thema „Gebet“ 
werfen würde, als es in der oben gegebenen Darstellung von Heydebrands zu finden 
ist. 



132 

Gebet für den Lehrer / die Lehrerin 
Lieber Gott, mache, daß ich mich in bezug auf meine persönlichen Ambitio-
nen ganz auslöschen kann. 
 
Christus, mache besonders an mir wahr den paulinischen Ausspruch: Nicht 
ich, sondern der Christus in mir. (Gebet. GA 269, S. 183) 

Dieses Gebet ist an dieser Stelle in GA 269, S. 183 nur mit „Gebet“ überschrieben, 
was mancherlei Fragen aufwerfen kann. Sowohl der Betende als auch der Geistes-
schüler müssen ja etwas wollen, andernfalls stellt sich die Frage, woher der Antrieb 
zum Beten kommen sollte: Nicht ich bete, sondern „es betet mich“? (Diese Formu-
lierung ist nicht ganz so absurd, wie sie aussieht, siehe „Es wirkt mich“ in GA 266b, 
S. 462). Menschliches Streben ohne persönliches Interesse? Streben an sich? Streben 
lassen? Selbst wenn das Gebet, die Übungen vollzogen werden, weil man nichts 
damit erreichen will, sondern weil es einem einfach ein Bedürfnis ist, auch dann hat 
man immerhin sein Bedürfnis befriedigt. Ist das Bedürfnis nach dem täglichen Gebet 
nun keine persönliche Ambition? Eine teilweise Beantwortung diese Frage findet 
sich im folgenden Zitat:  

 

Im Sinne solcher Weltanschauungen leben heißt an seiner eigenen geistigen 
Vervollkommnung arbeiten. Und nur wenn der Mensch das tut, dient er dem 
Weltganzen. Sich vervollkommnen ist keineswegs Selbstsucht. Denn der un-
vollkommene Mensch ist auch ein unvollkommener Diener der Menschheit und 
der Welt. Man dient dem Ganzen um so besser, je vollkommener man selbst ist. 
Hier gilt es: «Wenn die Rose selbst sich schmückt, schmückt sie auch den Gar-
ten.» (Über einige Wirkungen der Einweihung, GA 10, S. 148) 

Auch wurde schon gesagt, dass die Umwandlung der niederen Seelenglieder in die 
höheren durch die Arbeit des Ich erfolgt (siehe die Diskussion im Anschluss zu „Das 
Vaterunser soll täglich gebetet werden“ auf S. 70). Es stellt sich die Frage, wozu le-
be „Ich“ überhaupt, wenn ich dann Christus in mir die Arbeit machen lasse? Die fol-
gende Stelle könnte eine ungefähre Antwort geben: 

 

Ein gutes Mittel, das jeder anwenden kann, um zu größerer Klarheit über 
seine eigene Persönlichkeit zu gelangen, besteht darin, daß man sich öfter im 
Leben gewisse Abschnitte macht, mindestens aber einmal in einem Jahr, viel-
leicht an unserem Geburtstage. Dann sollen wir uns fragen: Was habe ich nun an 
guten und schlechten Taten im Verlaufe dieses Abschnittes zu verzeichnen? 
Wenn wir uns dann ernstlich prüfen, werden wir in den meisten Fällen finden, 
daß unsere guten Taten nicht von unserer Persönlichkeit herrühren, sondern daß 
wir sie aus einem inneren Impuls heraus geschehen ließen. Dieser innere Impuls 
ist unser Schutzengel, der uns zu unseren guten Taten treibt. Auf der anderen 



133 

 

Seite sollten wir uns nun nicht gänzlich darauf verlassen und bei jeder Gelegen-
heit denken: Der Schutzengel wird mir den Impuls schon eingeben – denn das 
wäre ganz verkehrt; der Schutzengel würde uns bald verlassen, das heißt in ge-
wisser Beziehung eben verlassen. (Esoterische Stunde, Aufzeichnung A, Prag, 
29. März 1911, GA 266b, S. 169f) 

Also, so ganz darf man sich auf den Engel zwar auch nicht verlassen, aber die inne-
ren Impulse, die uns zu unseren guten Taten treiben – und dazu zählt vermutlich 
auch das Gebet oder die Seelenübung –, stammen von ihm. Bleibt dann dennoch die 
Frage, was dann von mir stammt – nur die inneren Impulse zu den schlechten Taten 
– oder nicht einmal diese? Das folgende Zitat deutet in diese Richtung: 

 

Er ist gewaltig und stark, der zu Weihnacht geboren ward. Das ist der Heili-
ge Christ. Es lobt ihn alles, was da ist, nur nicht ganz allein der Teufel, der durch 
seinen großen Übermut so war, daß ihm die Hölle zuteil ward. In der Hölle ist 
mikel Unrat (mikel – das ist das alte Wort für groß, mächtig). In der Hölle ist 
großer Unrat. Wer da seine Heimat hat, wer also in der Hölle zu Hause ist, muß 
wahrnehmen: die Sonne scheint da niemals nicht, der Mond hilft, hellet nieman-
den, noch die lichten Sterne. Da muß jeder, der etwas sieht, sich sagen, wie 
schön es wäre, wenn er in den Himmel gehen könne. Er wäre ganz gern in dem 
Himmel. Im Himmelreich steht ein Haus. Ein goldner Weg dazu geht. Die Säu-
len sind Mermel, (also von Marmor), geziert mit Edelgestein. Da aber kommt 
niemand hinein, als der von Sünden ganz rein ist. Wer zu der Kirche geht und da 
ohne Neid steht, der mag wohl höheres Leben haben, denn es wird immer junges 
gegeben, das heißt, wenn er zuletzt sein Leben geendet hat – erinnern Sie sich, 
ich habe hier einmal das Wort «Jüngern» vom Ätherleib eingeführt; hier haben 
Sie das in der Volkssprache sogar! – also wenn er «jung» ist gegeben der En-
gelsgemeinde, wohl ihm, daß er darauf warten kann, denn im Himmel ist das 
Leben rein. – Und nun sagt der, der also dieses Weihnachtslied betet: Ich habe 
gefangen gedient leider einem Mann, der in der Hölle umgeht, der entwickelt hat 
meine Missetat. Hilf mir, heiliger Christ, daß ich von seinem Gefangse, (Ge-
fängnisse), gelöst werde, das heißt: aus dem Gefängnis des Bösen gelöst werde. 
(Nach einer Aufführung zweier Weihnachtspiele, eines pfälzischen Hirtenspieles 
und eines Dreikönigspieles aus Oberufer bei Preßburg. Dornach, 26. Dezember 
1915, GA 274, S. 23) 

In der redaktionellen Anmerkung (GA 269, S. 241f) zu dem eingangs wiedergege-
benen „Gebet“ wird auf den Vortrag vom 20. 4. 1923 verwiesen und rückt dasselbe 
nochmals in ein anderes Licht: 

Eine etwas ausführlichere Fassung gibt es in GA 306: 

 



134 

Für die Menschen im allgemeinen mag es verschiedene Gebete geben; für 
den Lehrer gibt es außerdem noch dieses Gebet: «Lieber Gott, mache, daß ich 
mich in bezug auf meine persönlichen Ambitionen ganz auslöschen kann.» Und: 
«Christus, mache besonders an mir wahr den paulinischen Ausspruch: Nicht ich, 
sondern der Christus in mir.» – Wie gesagt, für die anderen Menschen mag es 
mancherlei Gebete geben, für den Lehrer gibt es gerade dieses Gebet zu dem 
Gott im allgemeinen und zu dem Christus im besonderen, damit in ihm der rich-
tige heilige Geist der wahren Erziehung und des wahren Unterrichts walten 
kann. Denn dies ist die richtige Dreieinigkeit für den Lehrer. (Sechster Vortrag, 
Dornach, 20. April 1923, GA 306 S. 131-132) 

Zwar muss der Lehrer, die Lehrerin auch etwas wollen – zumindest eine gute Lehr-
kraft sein –, aber es ist im Kontext der Waldorfpädagogik auch einzusehen, dass es 
nicht statthaft wäre, die Kinder nach den Bedürfnissen und Vorstellungen der Lehr-
kraft zu „modellieren“, da das in Konflikt mit der freien Entfaltung der Individualität 
des Kindes stünde („Aus dieser Schülerin mache ich eine hervorragende Pianistin“). 
Aufgrund der Ausführungen von Rudolf Steiner im vorangehenden Absatz wurde 
nun auch die Überschrift von „Gebet“ auf „Gebet für den Lehrer / die Lehrerin“ an-
gepasst. 

Gebet oder Wochenspruch nicht bei Eurythmiekursen 
Frau Fels: In der Schule muß man die Kinder zur Ruhe kommen lassen nach der 
Stunde. Kommt das für Schüler der Eurythmie-Schule auch in Frage? Manche 
Schüler haben einen Wochenspruch (aus dem «Seelenkalender») oder etwas 
ähnliches [sic!] zu machen gewünscht. 

Dr. Steiner: Es empfiehlt sich nicht, mit dem Wochenspruch zu beginnen, da 
doch alle möglichen Leute in die Kurse aufgenommen werden, die auch nicht 
alle Mitglieder der Gesellschaft sind. Das gibt ein gewisses « air», über das bald 
gespottet werden kann.  

In anderen Schulen ist es gebräuchlich, daß man am frühen Morgen mit ei-
nem Gebet anfängt. Meinen Sie, daß man das auch machen kann? Das geht ei-
gentlich nicht. (Konferenz im Eurythmeum Stuttgart, mit den Lehrerinnen und 
Dozenten. Nach Aufzeichnungen einiger Teilnehmer, 30. April 1924, GA 277a, 
S. 139) 

Gebet: eurythmisch im Rückwärtsschreiten 
Sie bekommen dadurch sogleich die Anschauung, daß alles dasjenige, was eine 
Rückwärtsbewegung ist in dem Raume, in dem man die Eurythmie ausführt, 



135 

 

immer das Aufsteigen zu einem Umfassenderen bedeutet; ein Vorwärtsschreiten 
bedeutet ein Hineingehen in ein weniger Umfassendes. 

Damit Sie sehen, wie das ist, drücken Sie auf diese Art durch das Schreiten 
das aus: Zu Himmelsmächten streb' ich – rückwärtsgehend. Ich werde gleich 
etwas dagegenstellen, damit Sie den Unterschied dagegen merken: In mein 
Kämmerchen verschließ' ich mich. – Jetzt drücken Sie nur dieses, daß Sie beim 
ersten nach einem Umfassenden streben, drücken Sie dies nur durch die Schritte 
aus; das muß in der Form drinnen liegen: rückwärts. In mein Kämmerchen ver-
schließ' ich mich: vorwärts. Sehen Sie, so haben wir die Möglichkeit, im Vor- 
und Rückwärtsschreiten den ganzen inneren Sinn, der in diesem Angedeuteten 
liegt, auszudrücken. 

So etwas ist nun ganz besonders wichtig überhaupt für die Bühnenkunst. 
Denn nur dadurch, daß man den Sinn von Vor- und Rückwärts- und Seitwärts-
schreiten kennenlernt, nur dadurch lernt man auf der Bühne gehen. Sonst wird 
man es zuwege bringen, daß, wenn man ein Gebet auf der Bühne spricht, man 
unter Umständen vorwärtsschreitend etwas Gebetartiges spricht – was etwas 
Schreckliches ist –, währenddem das Rückwärtsschreiten beim Gebet das 
Selbstverständliche ist. Wenn man zum Ausdrucke bringt, daß man etwas lehren 
will, also es in die Gedanken treiben will, wird man nicht nach rückwärts schrei-
ten, sondern dann wird man nach vorwärts schreiten.  

Bei Konversation wird man nicht nach rückwärts, nicht nach vorwärts 
schreiten, sondern man wird nach der Seite schreiten, denn ein ordentlicher 
Konversationston ist metaphorisch gebildet. (Neunter Vortrag, Dornach, 4. Juli 
1924, GA 279, S. 170) 

Gebet des Atlantiers in einem Grundton 
Es gab noch Zeiten, wo der Mensch, wenn er wissen wollte, wie er sich beneh-
men sollte, hinausging und horchte auf die Quelle, wie sie rieselte: das sagte ihm 
etwas. Und wenn er hinausging, um zu horchen, dann hörte er hin auf einen 
Grund- und Unterton, der vorhanden war wie ein musikalischer Grundton, den 
der Atlantier verstand. Es ist eine einfache, mehrgliedrige Silbe; die lebte in der 
ganzen Umgebung des Atlantiers; die ging durch alles hindurch, und der Atlan-
tier sagte sich: In diesem Grundton spricht der Gott zu mir. Und wenn er sein 
Gebet zu seinem Gott richten wollte, geschah es in diesem Grundton. Die Weis-
heit des alten Atlantiers mußte sich in die unsrige verwandeln, damit der 
Mensch vorwärtsschreiten konnte. Aber wir werden in der Entwickelung wiede-
rum das Bewußtsein des Atlantiers erringen müssen, zu dem unsrigen hinzu. 
Manchmal müssen wir das Opfer bringen, daß das Alte für eine Zeit wie 



136 

schlummernd liegen muß. (Planetenentwickelung und Menschheitsentwicke-
lung. Zweiter Kongreß-Vortrag in München am 20. Mai 1907, GA 284, S. 62) 

Weiherede, wie ein Gebet an den Geist des Weltenalls 
Und derjenige, der dienen durfte mit seiner Person bei diesem Tempelbau, er 
sprach Worte, die wir übersetzen dürfen in unsere Sprache: 

«Du Geist des Weltenalls, der Du dich verkündigst unserer wahren Selbster-
kenntnis, Du hast gnädig das Wort gehalten, welches Du uns gegeben hast, 
da Du sähest unsere Arbeit, wie sie geleistet wurde seit Jahren von Deinen 
Dienern; und offenbar wird es heute in dieser Stunde. Zwar vermögen die 
weitesten Geistesräume Dich nicht zu fassen, großer Geist des Weltenalls, 
der Du mit Deinen Gedanken alle Deine Werke durchdringst, der Du woh-
nen willst in den Worten, die von unseren Lippen ertönen dürfen; wie viel 
weniger können Dich fassen diese Tempelmauern, die wir Dir erbaut haben. 
Siehe aber, Geist des Weltenalls, der Du Dich ankündigst in unserer wirkli-
chen Selbsterkenntnis, auf den Willen zum Verstehen, auf die Sehnsucht 
nach Erkenntnis Deiner Diener! Siehe, Geist des Weltenalls, Durchdringer 
eines jeglichen Ichs, auf uns herab, und laß Deine Augen offen sein über 
diesem Bau, wo Du beschlossen hast zu wohnen! Erhöre unsere Gefühle, die 
danach drängen, durch unsere Arbeit des Einfließens Deines Geistes in die 
Räume, die wir Dir gewidmet haben, uns würdig zu zeigen!» 

Ich mußte zu den Worten des Alten Testamentes, zu den Salomonischen 
Worten greifen, um das auszudrücken, was wir selber aus dem Geiste der mit 
der Welt fortgeschrittenen Menschenentwickelung heraus wie ein Gebet zu rich-
ten haben an den Geist des Weltenalls, der in allen Herzen wohnt, die nach wah-
rer Selbsterkenntnis streben. Wenn wir etwas in uns entwickeln können von den 
hingebungsvollen Gefühlen, durch welche in allen Zeiten aufgerufen worden ist 
der Geist einer Gemeinde gegenüber einem Bau, so laßt uns dieses Gefühl in 
unseren Herzen erstehen! Indem wir in diesem Raum weiterarbeiten, werden wir 
schon sehen, wie anders unsere Arbeit geleistet werden kann als in einem sons-
tigen gleichgültigen Raum. (Die Einweihung des Stuttgarter Hauses. Weiherede. 
Stuttgart, 15. Oktober 1911 nachmittags, GA 284, S. 146) 

Im Abschnitt der redaktionellen „Hinweise und Lesarten“ werden in GA 268 zusätz-
liche Erläuterungen gegeben:  

 

«Wenn wir gedenken, daß wir Diener sein wollen des Geistes durch das 
Wort in diesem Bau, der in Symbolen und Formen ein Ausdruck des Geistes, 
dem wir dienen, sein soll, dann darf in unsere Seele hereinklingen in etwas ver-



137 

 

änderter Form, umgesetzt in unsere theosophischen Gedanken, ein Wort, das vor 
langer, langer Zeit ergriffen hat und erbaut unzählige Herzen, die alles was sie 
übrig hatten, zusammengetragen hatten, um dem Geiste, dem sie dienten, einen 
Tempel zu bauen. Und derjenige, der dienen durfte mit seiner Person bei diesem 
Tempelbau, er sprach Worte, die wir übersetzen dürfen in unsere Sprache: / Du 
Geist des Weltenalls ... / Ich mußte zu den Worten des Alten Testamentes, zu 
den Salomonischen Worten greifen, um das auszudrücken, was wir selber aus 
dem Geiste der mit der Welt fortgeschrittenen Menschenentwickelung heraus 
wie ein Gebet zu richten haben an den Geist des Weltenalls, der in allen Herzen 
wohnt, die nach wahrer Selbsterkenntnis streben. » – Es bezieht sich dies auf das 
Gebet Salomons bei der Einweihung des Tempels zu Jerusalem, 1. Könige 8, 26. 
Die Worte Rudolf Steiners sind aber weit mehr als nur eine einfache Überset-
zung. (Hinweise und Lesarten, GA 268, S. 366) 

Ein Gebet in stiller Art 
Die Geister, die verbunden waren mit der Theosophie in ihrer besten Form, so 
lange sie besteht, sie werden ihre Hilfe hereinsenden in diesen Raum; so spricht 
das Gefühl, daß sie es tun mögen, so aber spricht auch ein Gebet, das an sie in 
stiller Art gerichtet sein möge. Wenn wirken die Meister der Weisheit und des 
Zusammenklangs der Empfindungen, die wir anrufen, an einem Orte, wo wir 
streben nach Erkenntnis, nach Harmonisierung, nach einem Halt unseres Le-
bens, dann gedeiht dieses Werk. 

Mögen diese guten Geister der theosophischen Bewegung ihren Segen dazu 
verleihen, wenn ich aus allen Ihren Herzen heraus in dieser Stunde schreiben 
möchte, nicht mit physischen Worten, sondern nur mit geistigen Worten etwas 
wie einen Geleitspruch über die Pforte dieses Hauses, der sich eintragen soll in 
unsere Herzen, so daß wir keine physischen Augen brauchen, wenn wir ihn le-
sen bei unserem Eintritt in dieses Haus, und den wir im Herzen behalten bei un-
serem Verweilen in diesem Haus, bei unserem Austritt aus diesem Haus, bei 
dem wir die Sehnsucht mitnehmen, immer wieder uns zur Pflege der Theosophie 
zu versammeln. Geschrieben sei über die Pforte: 

Wer eintritt, bringe Liebe diesem Heim, 
Wer drinnen weilt, suche Erkenntnis an diesem Ort, 
Wer austritt, nehme Frieden mit aus diesem Haus!  

(Die Einweihung des Stuttgarter Hauses. Weiherede. Stuttgart, 15. Oktober 
1911 nachmittags, GA 284, S. 146-147) 

Wenn hier gesagt wird, dass das Gebet „in stiller Art“ erfolgt, so könnte gemeint 
sein, dass man sich das Gebet zunächst ins Bewusstsein ruft, danach jedoch an die 



138 

Worte nicht mehr denkt, aber weiter in der Stimmung lebt, die das Gebet auslöste. 
Wenn das so zu verstehen ist, dann stellt sich die Frage, wie das bei Gebeten, die 
nicht „in stiller Art“ erfolgen, gemeint ist. Es ist kaum anzunehmen, dass die Ge-
betsstimmung nach dem Gebet wie weggewischt sein und man zur Tagesordnung 
übergehen soll. Möglicherweise liegt die Erklärung darin, dass dieses Gebet derart 
internalisiert wird, dass beim Betreten und Verweilen im Stuttgarter Haus der Text 
des Gebets nicht mehr ins Bewusstsein geholt werden muss, sondern die Stimmung 
unmittelbar hervorgerufen werden kann. 

Der übersinnliche Mensch zeigt sich, wo das Wort 
Gebet wird 
In der äußeren physischen Vollendung des Menschen, was ist da der übersinnli-
che Mensch? Wo tritt uns noch eine Andeutung entgegen von dem überphysi-
schen Menschen in dem äußeren physischen Menschen? Nirgends anders als da, 
wo der Mensch dem Worte das einverleibt, was in seinem Innern lebt, wo er 
spricht, wo das Wort Weisheit und Gebet wird und – ohne die gewöhnliche oder 
irgendeine sentimentale Nebenbedeutung dieser Worte – in der Weisheit und im 
Gebete dem Menschen[leibe] sich anvertrauend, Weltenrätsel umhüllt! Das 
Wort, das in dem Menschen Fleisch geworden ist, das ist der Geist, das ist die 
Spiritualität, die sich ausdrückt auch im physischen Menschen. Und wir werden 
entweder den Bau schaffen, den wir schaffen sollen oder wir werden dies nicht 
tun, sondern es zukünftigen Zeiten überlassen müssen. Wir werden es tun, wenn 
wir in der Lage sind, unseren Innenraum zum ersten Male in entsprechender 
Weise zu gestalten, so vollkommen als es heute geht, ganz abgesehen davon, 
wie der Bau nach außen sich darstellen wird. Da könnte er von allen Seiten mit 
Stroh umhüllt sein – das ist ganz gleichgültig. Der äußere Anblick ist für die äu-
ßere profane Welt da, die das Innere nichts angeht. Der Innenraum wird das 
sein, um was es sich handelt. Was wird er sein? 

Er wird sich so darbieten, daß jeder Blick, den wir werfen, auf etwas fällt, 
das uns ankündigt: dies drückt in den Farben und Formen, in seiner ganzen Far-
ben- und Formensprache, in all dem, was es ist, in all seinem real Lebendigen 
dasselbe aus wie das, was an diesem Orte getan und gesprochen werden kann, 
was der Mensch seinem eigenen Leiblichen anvertrauen kann als das Spirituells-
te an ihm. Und eins wird sein an diesem Bau, was in ihm als Weisheit, als Gebet 
Menschenrätsel kündet, und dasjenige, was den Raum umschließt. Und natur-
gemäß wird es sein, daß das Wort, das hinausdringt in den Raum, sich selbst so 
begrenzt, daß es gleichsam auffällt an den Wänden, und an den Wänden dasje-
nige trifft, was ihm so verwandt ist, daß es wieder zurückgibt an den Innenraum, 
was gegeben wird durch den Menschen selber. Von dem Zentrum des Wortes 



139 

 

nach der Peripherie des Wortes wird ausgehen die Dynamik, und ein peripheri-
sches Echo der Geisteskundschaft und Geistesbotschaft selber soll das sein, was 
als Innenraum sich darbietet, nicht als Fenster sich durchbrechend, sondern an 
seinen Grenzen, an dem, was er selber ist, zugleich begrenzt und zugleich sich 
frei öffnend nach den Weiten der spirituellen Unendlichkeit. (Der Ursprung der 
Architektur aus dem Seelischen des Menschen und ihr Zusammenhang mit dem 
Gang der Menschheitsentwickelung. Erster Vortrag, Berlin, 12. Dezember 1911, 
GA 286, S. 25) 

Gebet und Baukunst 
Sehen Sie, das wird der Fortschritt von der Gotik zur geisteswissenschaftlichen 
Baukunst sein: In der Gotik war das Gebet: «O Vater der Welt, laß uns mit Dir 
in Deinem Geiste vereinigt sein!» So ist die Gotik geformt. Und diejenigen, die 
sich dazu bequemen werden, das anzunehmen, was diesem Gebet gewährt wird, 
die wirklich verstehen die lebendige Entfaltung der Geisteswissenschaft, die 
werden enträtseln das Rätsel des Menschen in seinem Werden. Und dann wird 
der Mensch – nachdem die Formen des baukünstlerischen Gedankens gestrebt 
haben, sich mit dem Geiste zu vereinigen, aber zunächst das Streben darstellend 
–, dann wird er fühlen, wie er als Mensch durchgeistigt wurde von dem verbor-
genen Geiste, und als Umhüllung ein Haus um sich haben kann, das unmittelbar 
das menschliche Wesen zum Ausdruck bringt, das menschliche Wesen in sei-
nem inneren, seinem lebendigen Werden erfaßt. 

«Wir leben in der Landschaft, aber der Geist ist unter uns» – so sagte der 
griechische baukünstlerische Gedanke.  

«Wir leben im Hause, oder besser gesagt, wir <weilen> im Hause, und der 
Geist kommt zu uns in unseren Raum», – das ist der christliche baukünstlerische 
Gedanke. 

«Wir weilen im Hause, aber wir erheben die Seele dadurch, daß wir uns ah-
nend zum Geiste erheben», – das ist der gotische baukünstlerische Gedanke. 

«Wir gehen in Verehrung in den Geist ein, auf daß wir eins werden mit dem 
Geiste, der sich ausgießt um uns herum in den Formen, weil um uns herum die 
Geister der Form sind, und der in Bewegung kommt, weil hinter den Geistern 
der Form die Geister der Bewegung stehen», – das ist der neue baukünstlerische 
Gedanke! (Der neue baukünstlerische Gedanke. Dritter Vortrag, Dornach, 28. 
Juni 1914, GA. 286, S. 85) 



140 

Das echte Gebet besteht im lebendigen Erfüllen unseres 
Inneren 
Wahrhaftige Begeisterung und Hingabe ist notwendig! Aber diese Begeisterung 
und Hingabe wird uns werden, wenn wir in Liebe uns aufschwingen zu dem 
Geiste, der die Menschheit geleitet hat von Anbeginn ihrer Entwickelung im 
Kosmos, und der auch uns nicht verlassen wird, wenn wir uns ihm von rechtem 
Herzen und im rechten Sinne widmen; wenn uns die Arbeit nicht zu einem sen-
timentalen, sondern zu einem echten Gebet wird, zu jenem Gebet, das besteht in 
dem lebendigen Erfüllen unseres Inneren mit der Kraft, die uns aus dem Wel-
tengeist, der uns führt, ergreift, und in dem lebendigen Erfühlen zugleich jener 
begeisternden Impulse, die in uns sein können, wenn wir wissen: Du läßest dir 
beschwingen deiner Hände und deiner Seele Arbeitskraft durch das, was als 
Geist in deinen Händen arbeiten mag! 

In diesem Sinne wollen wir weiterarbeiten. (Die wahren ästhetischen Form-
gesetze. Vierter Vortrag, Dornach, 5. Juli 1914, GA 286, S. 97) 

Das Gebet und die Farbe Blau 
So haben Sie hier eine Art von Farbenspiel. Sie haben dasjenige, was, man 
möchte sagen, wird, wenn man die Farben miterlebt: daß das Rot wie attackie-
rend, daß das Blau wie weggehend ist, daß man das Rot empfindet wie etwas, 
vor dem man davonlaufen möchte, dem man ausweichen möchte, das Blau wie 
etwas, dem man mit Sehnsucht nachgeht. Und könnte man unmittelbar dasjeni-
ge, was ich hier in primitiver Form entworfen habe, empfinden an der Farbe, 
könnte man es miterleben mit der Farbe, daß Rot und Blau in der geschilderten 
Weise lebendig und beweglich wird, so würde man tatsächlich auch innerlich 
mit dem lebendig sich bewegenden Farbenflutigen mitgehen, man würde die wie 
im Wirbel übereinander sich lagernden Attacken und Sehnsuchten, das Fliehen 
und das hingebungsvolle Gebet, die hintereinander vorübergehen, gleichzeitig in 
seiner Seele nachempfinden. (Die schöpferische Welt der Farbe. Dornach, 26. 
Juli 1914, GA 291 S. 88) 

Das Berühren von rechts und links im Gebet 
Denken Sie sich, Ihre beiden Arme wären so gestaltet, daß Sie in die Unmög-
lichkeit versetzt wären, die Arme nach vorn zusammenzubringen, so daß sie sich 
niemals übergreifen könnten. Sie müßten eurythmisch immer bei A stehenblei-
ben, könnten nie zum O kommen, es würde durch eine Widerstandskraft Ihnen 
unmöglich gemacht, durch die Vorwärtsrichtung der Arme diese vorne zusam-



141 

 

menzubringen. Das Pferd ist nun in bezug auf die übersinnlichen Fangarme sei-
ner Augen in dieser Lage: es kann niemals den Fangarm des linken Auges be-
rühren lassen von dem Fangarm des rechten Auges. Der Mensch ist durch seine 
Augenstellung eben in der Lage, fortwährend diese zwei übersinnlichen Fang-
arme seiner Augen miteinander sich berühren zu lassen. Darauf beruht die Emp-
findung – die übersinnlicher Natur ist – von dem Ich. Würden wir überhaupt 
niemals in die Lage kommen, rechts und links miteinander in Berührung zu 
bringen, oder würde die Berührung von rechts und links eine so geringe Bedeu-
tung haben, wie es bei den Tieren der Fall ist, die niemals so ganz richtig die 
Vorderpfoten, sagen wir, zum Gebet oder zu irgendeinem ähnlichen Geistigen 
verwenden, dann würden wir auch nicht zu einer vergeistigten Empfindung un-
seres Selbstes gelangen. (Dritter Vortrag, Stuttgart, 23. August 1919, GA 293, 
S. 49) 

Es sei an dieser Stelle an „Das Gebet“ von Christian Morgenstern erinnert, der seit 
1905 eine enge Freundschaft zu Rudolf Steiner pflegte und Mitglied der Anthropo-
sophischen Gesellschaft war16: 

 

Das Gebet 

Die Rehlein beten zur Nacht, 
hab acht! 
Halb neun! 
Halb zehn! 
Halb elf! 
Halb zwölf! 
Zwölf! 
Die Rehlein beten zur Nacht, 
hab acht! 
Sie falten die kleinen Zehlein, 
die Rehlein.17 

(Christian Morgenstern, 1939, S. 22) 

                                           
16 Siehe der Wikipedia-Artikel http://de.wikipedia.org/wiki/Christian_Morgenstern 

(2013-12-26) 
17 Im Web unter http://www.autoren-gedichte.de/morgenstern/das-gebet.htm (2013-12-26) 



142 

Den Eröffnungsspruch der Schule niemals „Gebet“ 
nennen 
X.: Würde es nicht gut sein, die Kinder eine Art Morgengebet sprechen zu las-
sen? 

Dr. Steiner: Das ist etwas, was gemacht werden könnte. Ich hatte auch schon die 
Aufmerksamkeit daraufgewendet. Ich werde Ihnen morgen noch etwas darüber 
sagen; auch wegen eines Gebetes werden wir noch sprechen. Da würde ich nur 
Sie um eines bitten. Sehen Sie, bei diesen Dingen kommt es wahrhaftig auf Äu-
ßerlichkeiten an. Nennen Sie den Spruch niemals ,,Gebet", sondern „Eröff-
nungsspruch der Schule". Vermeiden Sie es, daß man aus Lehrermund den Aus-
druck „Gebet" hört. Dann haben Sie das Vorurteil, daß es eine anthroposophi-
sche Sache sei, schon für ein gut Stück überwunden. Das meiste, was bei uns 
gesündigt wird, wird durch Worte gesündigt. Die Leute gewöhnen sich nicht ab, 
Worte zu gebrauchen, die uns schädlich sind. Was glauben Sie, was ich hier 
ausgestanden habe, daß ich den Leuten abgewöhnt habe, zu den „Kernpunkten 
der sozialen Frage" Broschüre zu sagen. Es ist doch ein Buch, es schaut nur aus 
wie eine Broschüre. Es ist ein Buch! Das kriegt man nicht fertig, daß alle Leute 
sagen „das Buch"; sie sagen „die Broschüre". Es hat eine gewisse Bedeutung. 
Das Wort ist nicht unnötig. Das sind Dinge, um die es sich wirklich handelt. 
Anthroposophen sind aber diejenigen Menschen, die sich am wenigsten in etwas 
fügen. Denen gegenüber kann man gar nichts durchbringen. Die anderen Men-
schen sind so autoritätsgläubig. Und damit hat das zu tun, was ich gesagt habe: 
Die Anthroposophen sind störrig, und es kann gar nichts bei ihnen durchgesetzt 
werden; auch nichts, was berechtigt ist! (Konferenz vom Donnerstag 25. Sep-
tember 1919, 8.30 Uhr, GA 300a, S. 81) 

Spruch für Kinder als „feines Gebet“ 
Es gibt nun aber auch Kinder, die sich schlecht erinnern können, die am folgen-
den Tage nicht mehr wissen, was sie am Tage vorher getrieben haben. Da muß 
man das Erinnerungsvermögen, das Gedächtnis stärken durch rückwärts vorstel-
len lassen. 

Sie lassen doch diesen Spruch, den ich Ihnen einmal als etwas wie ein feines 
Gebet für die Kinder gegeben habe, immer noch sagen, nicht wahr? ,,Im Lernen 
erwirbt der Mensch sich Lebenskraft", „Ich will achtgeben auf mich im Denken 
und Handeln" oder ,,… und Sprechen". 

Das Gedächtnis kann man kaum anders stärken, als daß man versucht, die 
Kinder sich etwas rückwärts vorstellen zu lassen: „Der Vater liest in dem Buch" 



143 

 

umkehren lassen in „Buch dem in liest Vater der", so daß sie es zum bildlichen 
Vorstellen bringen. Oder Zahlen hin und her sprechen lassen: 4 6 7 3 umkehren 
lassen in 3 7 6 4. Oder die Härteskala hin und zurück. (Konferenz vom Montag 
8. März 1920, 15.30 Uhr, GA 300a, S. 124) 

Vergleiche dazu die „Rückschau-Übung“ in GA 267, sowie die „Rückschau“ in der 
„Geheimwissenschaft“, bei der nicht die Stärkung des Gedächtnisses, sondern das 
Losreißen der Vorstellung vom sinnenfälligen Geschehen in den Vordergrund ge-
stellt wird (was möglicherweise gleichbedeutend ist): 

 

Dieses Rückwärts-Anschauen der Erlebnisse hat für die Geistesschulung 
deshalb seinen besonderen Wert, weil es die Seele dazu bringt, sich im Vorstel-
len loszumachen von der sonst innegehaltenen Gewohnheit, nur dem Verlauf 
des sinnenfalligen Geschehens mit dem Denken zu folgen. Im Rückwärts-
Denken stellt man richtig vor, aber nicht gehalten durch den sinnenfalligen Ver-
lauf. Das braucht man zum Einleben in die übersinnliche Welt. Daran erkraftet 
sich das Vorstellen in gesunder Art. (GA 13, S. 338) 

Wie Kindern ein Gebet gelehrt werden soll 
Betrachten wir einen extremen Fall. Denken wir an ein Gebet; da soll das Kind 
angehalten werden, wenn es ein Gebet lernen soll, beim Inhalt in eine Art vereh-
rungsvolle Stimmung hineinzukommen. Und wir müssen dafür sorgen, daß das 
Kind zuerst in diese verehrungsvolle Stimmung kommt. Wir müssen davor zu-
rückbeben, dem Kinde ein Gebet beizubringen, wenn wir ihm nicht zuerst die 
andachtsvolle Stimmung beibringen. Dabei darf das Kind dann niemals das Ge-
bet aufsagen, ohne daß es die andachtsvolle Stimmung hat. Also wir sollen das 
Kind nicht ein niedliches, hübsches Gedicht aufsagen lassen, ohne daß wir ihm 
vorher das leise Lächeln, ein Erfreutsein und Entzücktsein erweckt haben; nicht 
es ihm befehlen, aber es an dem Inhalt selber erwecken. Und so in allem.  

Es ist nach und nach an der Menschheit furchtbar viel verdorben worden. 
Sie haben das vielleicht, da man ja in dieser Beziehung etwas vernünftiger ge-
worden ist, nicht mehr so erlebt. Aber die Menschen, die heute älter sind, haben 
es erlebt, daß man sie hat zum Beispiel Dinge auswendig lernen lassen, die nie 
auswendig gelernt werden sollten. Geschichte ist so beigebracht worden, daß die 
Kinder sie auswendig gelernt haben. Ich habe noch gesehen, wie Gymnasialleh-
rer Kinder das Geschichtsbuch haben mitbringen lassen, dann ist ein Abschnitt 
gelesen worden, der dann abgefragt worden ist. Die Kinder haben ihn dann ein-
fach auswendig gelernt. Ich habe gehört, es soll ein ausgezeichneter Schüler ge-
sagt haben: Der Kar von Jerusalem. – Das hat sich tatsächlich ereignet, statt: Der 
Zar von Rußland – hat er gesagt: Der Kar von Jerusalem. – Das hat für ihn 



144 

nichts ausgemacht, so stark war er im Hersagen drinnen. Dergleichen Dinge sind 
viele vorgekommen. Vieles von dem, was gerade zur Dekadenz geführt hat, kam 
von dieser Seite, daß die Dinge, wie Geographie und Geschichte, einfach haben 
auswendig gelernt werden müssen.  

Es ist notwendig, daß das, was mit Recht auswendig gelernt wird, Gebete, 
Gedichte und so weiter in einer solchen Weise präpariert wird, daß der Gefühls-
anteil, den das Kind nehmen muß, wenn es sich selber zuhört, da ist. Es muß 
geradezu das Kind beim Gebet das Gefühl haben: Du gehst jetzt über dich hin-
aus, du sagst etwas, wobei du über dich hinausgehst. – Und so muß es bei allem 
Anmutigen und Schönen sein. (Vierter Vortrag, Stuttgart, 15. Juni 1921, 
GA 302, S. 67-68) 

Immer – wie auch sonst – unter der Voraussetzung, dass bei diesem Vortrag or-
dentlich mitgeschrieben wurde, ist es hier ganz erstaunlich, wie sich innerhalb von 
drei Absätzen die Darstellung der zu erzielenden Stimmung ändert. Zunächst hieß 
es, es müsse vorgängig eine verehrungsvolle Stimmung hergestellt werden. Im 
nächsten Satz wird aus der verehrungsvollen Stimmung eine andachtsvolle Stim-
mung. Im übernächsten Satz wird aus der verehrungs- bzw. andachtsvollen Stim-
mung ein Lächeln, Erfreut- und Entzücktsein – aber spricht Steiner in diesem Satz 
überhaupt noch vom „Gebet“ oder von einem niedliche, hübschen Gedicht? Nehmen 
wir an, es handelt sich um ein Gebet, das sich wie ein hübsches, niedliches Gedicht 
darstellt. Jedenfalls soll dieses Lächeln durch die Lehrkraft erweckt worden sein, 
aber nicht durch Befehl, sondern durch den Inhalt des Gebets bzw, des Gedichtes. 
Damit das schon vor dem Gebet, vor dem Gedicht möglich ist, muss das Kind den 
Inhalt schon kennen, Steiner scheint hier also an das Sprechen eines bereits bekann-
ten Gebetes zu denken. 

Im anschließenden Absatz wird über Auswüchse des Auswendiglernens ge-
sprochen. Das kann so verstanden werden, dass Gebete nicht einfach sinnentleert 
auswendig aufgesagt werden sollen, obwohl früher am Beispiel des Vaterunsers 
(siehe weiter oben in dieser Schrift) auch gesagt wurde, dass es nicht erforderlich ist, 
ein Gebet zu verstehen, damit es seine Wirkung entfaltet.  

Im nachfolgenden Absatz wird zusätzlich als Gefühl ein über sich Hinausgehen 
verlangt. Dieser Gefühlsanteil soll aber jetzt dadurch zustande kommen, dass sich 
das Kind beim Beten selbst zuhört.  

Zusammengefasst ergibt sich zumindest im speziellen Fall, dass Kinder ein Ge-
bet lernen und „aufsagen“ sollen: vorausgehend soll eine verehrungsvolle, andachts-
volle Stimmung herrschen, dann beim vorausgehenden Besinnen auf den Inhalt des 
Gebets soll sich ein leises Lächeln, ein Erfreutsein und Entzücktsein einstellen, und 
sodann, sobald das Gebet wirklich gesprochen wird, soll sich das Kind dabei selbst 
zuhören und dabei das Gefühl haben, mit diesem Gebet über sich selbst hinaus zu 
gehen.  

Von so einer Beweglichkeit des Gefühlslebens kann unsereiner nur träumen, hat 
man doch meist schon die größten Schwierigkeiten, ohne Schwulst und ohne fal-



145 

 

schen Heiligenschein die ersten Schritte zur Devotion umzusetzen, wie sie von Stei-
ner in „Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten“ geschildert wurden: 

 

Eine gewisse Grundstimmung der Seele muß den Anfang bilden. Der Ge-
heimforscher nennt diese Grundstimmung den Pfad der Verehrung, der Devoti-
on gegenüber der Wahrheit und Erkenntnis. Nur wer diese Grundstimmung hat, 
kann Geheimschüler werden. Es gibt Kinder, die mit heiliger Scheu zu gewissen 
von ihnen verehrten Personen emporblicken. Sie haben eine Ehrfurcht vor ihnen, 
die ihnen im tiefsten Herzensgrunde verbietet, irgendeinen Gedanken aufkom-
men zu lassen von Kritik, von Opposition. Solche Kinder wachsen zu Jünglin-
gen und Jungfrauen heran, denen es wohltut, wenn sie zu irgend etwas Vereh-
rungsvollem aufsehen können. Aus den Reihen dieser Menschenkinder gehen 
viele Geheimschüler hervor. Hast du einmal vor der Türe eines verehrten Man-
nes gestanden und hast du bei diesem deinem ersten Besuche eine heilige Scheu 
empfunden, auf die Klinke zu drücken, um in das Zimmer zu treten, das für dich 
ein «Heiligtum» ist, so hat sich in dir ein Gefühl geäußert, das der Keim sein 
kann für deine spätere Geheimschülerschaft. … Es wird später die erst kindliche 
Verehrung gegenüber Menschen zur Verehrung gegenüber Wahrheit und Er-
kenntnis. Die Erfahrung lehrt, daß diejenigen Menschen auch am besten verste-
hen, das Haupt frei zu tragen, die verehren gelernt haben da, wo Verehrung am 
Platze ist. Und am Platze ist sie überall da, wo sie aus den Tiefen des Herzens 
entspringt. (Bedingungen. GA 10, S. 19f).  

Eröffnungsspruch mit einer Art Gebetscharakter 
Der Lehrer also betritt, in der gekennzeichneten Weise vorbereitet, am Morgen 
das Schulgebäude. Die Kinder erscheinen etwas früher in der Sommerszeit, um 
acht Uhr, etwas später im Winter, und nachdem sie sich in den Klassen versam-
melt haben, werden sie zunächst dadurch gesammelt, daß jeder Lehrer, jede 
Lehrerin in ihrer Klasse mit einem möglichst an das allgemein Menschliche und 
auch Religiöse herangehenden Spruch beginnt, der entweder in Sprach- oder 
Gesangsform, aber zugleich mit einer Art Gebetscharakter von der ganzen Klas-
se im Chore vorgebracht wird. Ein wirkliches Gebet kann sich dann daran 
schließen. Die Einzelheiten sind ja in unserer Freien Waldorfschule immer ganz 
der Individualität des betreffenden Lehrers überlassen. (Achter Vortrag, Dor-
nach, 30. Dezember 1921, GA 303, S. 140) 

Am 25. September 1919 hatte Steiner bereits auf eine Anfrage hin in Erwägung ge-
zogen, beim täglichen Schulbeginn ein Gebet sprechen zu lassen. Der Eröffnungs-
spruch sollte jedenfalls nicht „Gebet“ genannt werden, obwohl er, wie hier darge-



146 

stellt, „eine Art Gebetscharakter“ hat (S. „Den Eröffnungsspruch der Schule niemals 
„Gebet“ nennen“ auf S. 142) 

Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen I 
Ich will absichtlich ein radikales Beispiel aus der moralischen Kindesverfassung 
vorbringen. Nehmen wir also an, wir bringen so recht innerlich ein Kind dahin, 
daß es seine Seelenverfassung ausfließen lassen kann in ein ehrliches Gebet. Das 
bemächtigt sich des Kindes, das tritt dann in die Untergründe des Bewußtseins. 
Und für denjenigen, der nun nicht bloß die seelische Gegenwart eines Menschen 
beobachtet, sondern den ganzen seelischen Organismus, wie er sich bis zum To-
de hin entwickelt, der wird finden, daß dasjenige, was da in der betenden Ehr-
furcht beim Kinde zutage tritt, nun untertaucht, in der mannigfaltigsten Weise 
im seelischen Leben sich metamorphosiert, verwandelt. Aber in einem bestimm-
ten Alter, vielleicht erst im Beginne der Dreißigerjahre, der Vierzigerjahre, tritt 
dasjenige, was erst Hingabe im Gebete im zarten Kindesalter war, dadurch zuta-
ge, daß die Seele jene innere Kraft bekommt, durch die ihre Worte für andere 
Menschen, namentlich aber für Kinder, etwas Segnendes haben. (Erziehungs- 
und Unterrichtsmethoden auf anthroposophischer Grundlage. Erster Vortrag, 
Kristiania (Oslo), 23. November 1921, GA 304, S. 139)  

Am Folgetag führte Steiner dazu aus: 

 

Ich möchte doch darauf aufmerksam machen, daß mehr als ein bloßes Bild 
gemeint ist, wenn ich gestern sagte: Wer in seiner Kindheit nicht beten gelernt 
hat, der kann in seinem Alter nicht segnen. Dasjenige, was als Ehrfurcht, als 
Andacht von dem Kinde angeeignet wird, das wandelt sich später, in einem viel 
späteren Lebensalter, in eine solche Kraft um, die heilsam auf die Umgebung, 
namentlich auf die kindliche Umgebung wirkt, die also in einem gewissen Sinne 
als eine segnende Kraft bezeichnet werden kann. Solch ein Bild, daß aus gefalte-
ten Händen im neunten, zehnten Lebensjahre segnende Hände werden im fünf-
zigsten, fünfundfünfzigsten Lebensjahre, solche Wahrheiten sind mehr als Bil-
der. (Erziehungs- und Unterrichtsmethoden auf anthroposophischer Grundlage. 
Zweiter Vortrag, Kristiania (Oslo), 24. November 1921, GA 304, S. 188) 

Es sieht so aus, als ob Steiner davon ausging, dass Beten eine andächtige Stimmung 
impliziert, und dass dem Falten der Hände selbst – im Hinblick auf die spätere, se-
genspendende Fähigkeit –, eine geringere Bedeutung zukommt. Das Falten der Hän-
de scheint sich mehr auf die „vergeistigten Empfindung unseres Selbstes“ auszuwir-
ken (siehe „Das Berühren von rechts und links im Gebet“ auf Seite 140 sowie „Die 
Bedeutung des Händefaltens beim Gebet“ auf Seite 167), obwohl im Zusammen-
hang mit dem Segnen immer wieder vom Falten der Hände gesprochen wird. Ver-



147 

 

gleiche dazu u. a. „Segnen kann nur, wer als Kind lernte, die Hände im Gebet zu fal-
ten“ auf Seite 31. „Falten der Hände“ könnte jedoch vielfach nur als Metapher für 
„andächtige Stimmung“ stehen, wie auch sonst umgangssprachlich formuliert wird 
„sich an der eigenen Nase nehmen“ – ohne dass dabei erwartet wird, dass die betref-
fende Person die Bewegung tatsächlich ausführt. 

Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen II 
Ich möchte noch vergleichsweise anführen, wie das, was man in dieser Lebens-
epoche heranerzieht, im ganzen späteren Leben fortwirkt. Sie werden es viel-
leicht schon bemerkt haben, wie es Menschen gibt, die, wenn sie alt geworden 
sind, in einer merkwürdigen Weise auf ihre Umgebung wirken. Es dürfte die 
Tatsache bekannt sein, daß es solche Menschen gibt. Sie brauchen gar nicht viel 
zu reden in einer Gesellschaft, sie brauchen nur da zu sein; die Art und Weise, 
wie sie da sind, wirkt, man darf sagen, segnend für die Umgebung. Sie wirkt be-
ruhigend, ausgleichend. Es ist etwas gnadenvoll Segnendes, was von solchen 
Menschen in einem solchen Alter ausgeht. Hat man die Geduld, die Energie, zu 
prüfen, wovon diese Gabe des Segnens im späteren Lebensalter kommt, dann 
kommt man darauf, daß der Mensch sie als Entwickelung eines früher gelegten 
Keimes hat, daß dieser Keim darin bestanden hat, daß er in tiefster Verehrung zu 
einer Autorität in berechtigter Weise aufgeschaut hat, oder daß, ich könnte auch 
sagen, das sittliche Urteil übergegangen ist in das Gebiet der Verehrung, wo es 
sich allmählich in das Religiöse erhebt. Hat man als Kind zwischen dem Zahn-
wechsel und der Geschlechtsreife verehren gelernt, hat man gar gelernt, nun sich 
voll ins Religiöse erhebend, das Moralische ganz in das Licht des Religiösen 
erhebend, die Verehrung in wahrem Gebet zum Ausdruck zu bringen, dann re-
sultiert aus diesem kindlichen Beten im erwachsenen Lebensalter die Gabe zu 
segnen, Gnade zu verbreiten im späteren Lebensalter. Bildlich darf man durch-
aus sagen: die Hände, die beten gelernt haben als Kind, die haben in einem spä-
teren Lebensalter die Gabe, sich auszustrecken zum Segnen. Das ist symbolisch 
bildlich gesprochen, aber es entspricht das der Tatsache, wie die im kindlichen 
Lebensalter gelegten Keime in das ganze spätere Leben hineinwirken. (Pädago-
gik und Moral, Stuttgart, 26. März 1923, GA 304a, S. 47) 

Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen III 
Dasjenige, was religiöse Erziehung des Kindes ist, wird auf die Weise hervorge-
holt, daß man dem ursprünglich religiösen Drang folgt, der wie impulsiv im 
Kinde lebt. Dann aber wird man folgendes beobachten können: Gibt es nicht 
Menschen, welche, wenn sie ein gewisses Alter erreicht haben, wie segnend un-



148 

ter ihre Mitmenschen treten, rein durch ihre Anwesenheit? Wir wissen es ja, es 
kann irgendeine Gruppe von Versammelten sein – ein solcher Mensch tritt her-
ein, und nicht so sehr, was er spricht, sondern einzig und allein, daß er da ist, 
wie er spricht, wie der Tonfall seiner Stimme und seiner Gebärde ist, das wirkt 
wie Gnade ausgießend auf seine Umgebung. Solche Menschen können uns leh-
ren, wenn wir zurückblicken in ihre frühere Kindheit, wodurch sie in dieser 
Weise wie Gnade gebend, wie Segen spendend geworden sind: sie sind es 
dadurch geworden, daß sie als Kind die Möglichkeit gehabt haben, durch das 
fast religiöse Verhältnis zu der geliebten Autorität, verehren zu können, in Ehr-
furcht aufschauen zu können. Niemand kann in seinem Alter segnen, der nicht in 
seinem Kindesalter in Hochschätzung verehrend aufgeschaut hat zu einer gelieb-
ten Autorität. Ich möchte das symbolisch so ausdrücken: Derjenige, der da will 
im späteren Lebensalter die Hand zum Begnaden, zum Segnen ausbreiten, der 
muß sie im kindlichen Alter zum Gebete richtig innerlich gefaltet haben. So 
wirkt das Falten der Hände, symbolisch gesprochen, zu dem Segnen der Hände 
von dem Kindesalter hinüber in das späteste Lebensalter.  

So haben wir überall hinzuschauen auf den ganzen Menschen und während 
des Kindes alters den Keim zu legen zu einem innerlich religiös erfaßten Sittli-
chen, und zu einem Menschen, der dem Leben voll gewachsen ist. (Die Wal-
dorfschul-Pädagogik. Ilkley, 10. August 1923, GA 304a, S. 103-104) 

Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen IV 
Wenn man diese Dinge zugrunde legt, so merkt man auch, was so etwas im Mo-
ralischen für eine Bedeutung hat. Sie werden mir vielleicht auch zugeben: es 
gibt Menschen, die im hohen Lebensalter, wenn sie irgendwo in einer Gesell-
schaft erscheinen, etwas Segnendes haben können; sie brauchen gar nicht viel zu 
sprechen, dadurch, daß sie da sind, daß sie in einer gewissen Weise blicken, daß 
sie in einer gewissen Weise sich bewegen, die Arme bewegen, einiges Wenige 
sagen, aber dieses Wenige mit einer gewissen Betonung und mit einem gewissen 
Tempo sagen, aber das alles, was sie sagen, von Liebe durchdringen können, 
dadurch werden sie segnend für ihre Umwelt. Was sind das für Menschen? Wer 
Menschenerkenntnis hat, muß, um das zu erklären, zurückgehen bis ins Kindes-
alter: das sind diejenigen Menschen, die im Kindesalter in der richtigen Weise 
die geistige Welt verehren gelernt haben und in der richtigen Weise zur geisti-
gen Welt beten gelernt haben. Denn niemand kann im Alter die Hände zum 
Segnen aufheben, der sie nicht zwischen dem siebenten und vierzehnten Jahre 
zum Gebet in der richtigen Weise verstand zu falten. Das Falten der Hände im 
Volksschulalter geht tief hinunter in die innere Organisation des Menschen und 
wird im Alter zum Segnen. So hängen die einzelnen Lebensalter des Menschen 



149 

 

zusammen. Wer das Kind erziehen will, erzieht zu gleicher Zeit den Greis, das 
heißt, er macht dem Greis moralisch dies oder jenes möglich.  

Das beeinträchtigt nicht die menschliche Freiheit. Die menschliche Freiheit 
wird am meisten beeinträchtigt, wenn man irgendwelche Widerstände hat, die 
sich gegen die freie Willensäußerung empören. Diese Dinge hängen einfach 
damit zusammen, daß man dem Menschen die Hemmnisse und Hindernisse 
wegschafft. (Über Erziehungsfragen. Erster Vortrag, London, 29. August 1924, 
GA 304a, S. 152) 

Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen V 
Und ich darf erwähnen, was ich oft gesagt habe: Ein wirklicher Unterrichter und 
Erzieher muß stets das ganze menschliche Leben vor sich haben, muß zum Bei-
spiel hinschauen auf jene wunderbare Äußerung manches Menschen im Grei-
senalter: Es braucht einer nur zu kommen und gar nicht viel zu sagen, was er 
erregt, trägt einen segnenden Stempel. In jeder Handbewegung, die er macht, 
liegt etwas Segnendes, Das ist manchem an der Schwelle des Todes stehenden 
Menschen eigen. Woher hat er das? Er hat das, weil er in der Kindheit auf natür-
liche Art hat aufschauen, hat sich hingeben gelernt. Das verehrende Aufschauen 
und Hingeben im Kindesalter wird zur Macht des Segnens im späteren Lebens-
alter. Man darf sagen: Keiner kann am Ende des Erdenlebens die Hand zum 
Segnen ausbreiten, der sie nicht als Kind auf natürliche Weise hat falten gelernt 
zum Gebet. Aus der Faltung der Hände zum Gebet, aus jener frommen Hingabe 
im Kindheitsalter entsteht die Kraft des Begnadens im höchsten Lebensalter an 
der Schwelle des Todes. Denn alles das, was keimhaft in dem Kinde angedeutet 
ist, alles das bildet sich aus als gute oder böse Frucht für das eigene Erleben des 
Menschen im weiteren Erdenleben. Auch das muß man stets vor sich haben, 
wenn man eine Methodik des Lehrens auf Grund der Lebensbedingungen des 
Erziehens ausbilden will. (Fünfter Vortrag, Stuttgart, 11. April 1924, GA 308, 
S. 83f) 

Etwas jeden Tag meditieren wie man ein Gebet jeden 
Tag betet 
Aber wenn man zum Wirken aus dem Geistigen kommt, muß man sich täglich, 
stündlich vor Entscheidungen gestellt fühlen, bei jeder Tat sich vor die Mög-
lichkeit gestellt fühlen, sie tun zu können oder unterlassen zu können, oder sich 
völlig neutral verhalten zu können. Und zu diesen Entscheidungen gehört eben 
Mut, innerer Mut. Das ist die allererste Bedingung, wenn man auf einem solchen 



150 

Felde etwas tun will. Und der erwacht nur, wenn man sich die Größe der Dinge 
immer vor Augen stellt: du tust etwas, was die Götter sonst tun im Leben zwi-
schen Tod und nächster Geburt. Das zu wissen, ist von gar großer Bedeutung. 
Nehmen Sie das meditierend auf. Es denken zu können, hat eine große Bedeu-
tung. Führt man sich das jeden Tag meditierend vor die Seele, daß es so ist, wie 
man ein Gebet jeden Tag betet, sich das jeden Tag vor die Seele zu rücken, dann 
erzeugt das in uns die Verfassung des astralischen Leibes, die wir brauchen, um 
uns in der richtigen Weise dem minderwertigen Kinde gegenüberzustellen. Erst 
wenn wir daran glauben, daß wir selber uns so zurichten müssen, dann können 
wir über die weiteren Dinge reden. Daher wollen wir diese Dinge als die Einlei-
tung betrachten und wollen sie uns ernstlich überlegen. Es kommt auf die Ge-
mütsvorbereitung an, wenn man an solche Aufgaben herangehen will, wie dieje-
nigen sind, von denen wir hier sprechen. . (Zweiter Vortrag, Dornach, 26. Juni 
1924, GA 317, S. 41) 

Gebet und Meditation 
Also wir haben es in dem Augenblick, wo überhaupt von Erziehung gesprochen 
wird, zu tun mit einem Heranrufen der Geister, die das Geistselbst entwickelt 
haben. Und in alledem, was wir in der Sprache erläutern, beschreiben wir das 
Geistselbst. Daher ist es schon gut, wenn diejenigen, die abnorme Kinder erzie-
hen wollen, dasjenige meditieren, was in den Büchern gesagt ist über das Geist-
selbst. Das ist ein guter Meditationsstoff. Das ist ein Gebet an diejenigen geisti-
gen Wesenheiten, die von der Art des Sprachgenius sind. Aber solche geistigen 
Wesenheiten sind da. (Neunter Vortrag, Dornach, 4. Juli 1924, GA 317, S. 143) 

Hier wird Gebet und Meditation nahezu synonym gebraucht wie auch schon bei 
„Der Meditationsspruch «Im Geiste lag der Keim meines Leibes ...»“ beginnend 
weiter oben auf Seite 116 in der Zusammenfassung im letzten Absatz. Vergleiche 
dazu jedoch den letzten Absatz in „Man muss unterscheiden zwischen Gebet und 
Meditation“ auf Seite 122. „Gebet“ wäre dann die besondere Ausprägung einer an-
dächtigen, meditativen Versenkung, wenn sie sich explizit auf Geist und Geistwesen 
bezieht und zu einem Dialog führen soll. 

„Das tätige Gebet“ ist ein aktives Meditieren 
Und mit Intensität fordern sie [bestimmte Menschen; Anm. d. Hrsg.] nach allen 
Richtungen von sich selbst die Selbsterkenntnis. Hier, wo die Ich-Organisation 
heraustritt, kommen sie von selbst auf das aktive meditative Leben. Sie nennen 
es sehr häufig «das tätige Gebet», was ein aktives Meditieren ist, und sind sehr 
dankbar, wenn ihnen irgendein geschulter Priester Vorschriften gibt über das 



151 

 

Gebet. Sie gehen dann ganz auf in dem Gebet, erleben aber zu gleicher Zeit in 
diesem Gebet dasjenige, was sie jetzt anfangen, mit einer wunderbaren Termino-
logie zu belegen. (Zweiter Vortrag, Dornach, 9. September 1924, GA 318, 
S. 30) 

„Das passive Gebet“, die passiven Meditation 
Es ist Innenschau, aber es ist eine mächtige, grandiose Anschauung einer geist-
webenden Welt. Die dritte Wohnung Gottes oder das Haus Gottes. Das ist in der 
Sprache verschieden. Kommen sie bei dem vierten Stadium an, dann wollen sie 
nicht mehr aufnehmen irgendwelche Ratschläge in bezug auf aktive Meditation, 
sondern sie bekommen gewöhnlich die Ansicht, alles muß ihnen durch Gnade 
selber gegeben werden. Sie müssen warten. Sie sprechen vom passiven Gebet, 
von der passiven Meditation, die man nicht unternehmen darf, die eintreten muß, 
wenn sie einem Gott geben will. Da muß der Priester einen feinen Spürsinn da-
für haben, wenn das eine Stadium in das andere übergeht. Dann reden diese 
Menschen von dem «Ruhegebet», wobei der Mensch gar nichts mehr tut, wobei 
er Gott in sich walten läßt. So erlebt er es in der vierten Wohnung Gottes. 
(Zweiter Vortrag, Dornach, 9. September 1924, GA 318, S. 31) 

Gebet an die „Produktionskräfte“ u. a. 
In verschiedener Weise sind die Menschen in die Dekadenz gekommen. In Afri-
ka war auch eine Urweisheit da. Dann ist das heruntergekommen in der Verwal-
tung; in Ägypten sehen wir das. Dann verfällt es. Der Fetischismus ist nicht das-
jenige, was am Ausgangspunkte steht, sondern was in der Dekadenz eintritt. Am 
Ausgangspunkt steht überall der reine Götterglaube, und im Verkommen liegt 
erst der Fetischismus. Innerhalb der zvilisierten Gegenden wurden, statt daß man 
äußerliche Holzklötze anbetete, die «Produktionskräfte» angebetet. Die Gebete 
wurden natürlich auch anders eingerichtet. Aber «die Produktionskräfte» und 
«Produktionsprozesse» wurden zu Götzen gemacht. Es ist die letzte Phase des 
Unglaubens an den Menschen, die Phase der wirtschaftlich abergläubischen 
Denkweise. Es ist auch prinzipiell kein Unterschied, ob man sich als afrikani-
scher Wilder mit einem Zauberspruch zu seinem Götzen begibt oder in einer 
modernen proletarischen Versammlung sich zusammenfindet und marxistische 
Phrasen drischt. Das Gebet klingt anders, aber man muß sich klar sein darüber, 
was das innere Wesen der Sache ist. 

Dem muß gegenübergestellt werden, was nun nicht Unglaube an den Men-
schen, sondern Glaube an den Menschen ist. Und letzten Endes kommt es darauf 
an, daß der Glaube an den Menschen gefunden werde, der Glaube, daß im In-



152 

nern des Menschen sich die Richtkräfte für das Leben offenbaren. Der Mensch 
muß zu sich selbst kommen, zum vollen Selbstbewußtsein. Er muß die Mög-
lichkeit finden, sich zu sagen: Alles Äußere ist Aberglaube. Einzig und allein die 
Richtkräfte im eigenen Innern sind es, die in das Leben eingreifen müssen! 

Dazu aber ist Mut notwendig, über das bloße passive Gebet hinauszukom-
men und in der Ergreifung des Göttlichen im Willen ein aktives Gebet zu haben. 
Dieser Übergang zum aktiven Gebet, zur innerlichen Aktivität überhaupt, dieser 
Übergang vom Unglauben an den Menschen zum Glauben an den Menschen, 
das ist dasjenige, was als Enthusiasmus in Ihren Herzen und Seelen sitzen muß. 
Sie müssen sich fühlen als diejenigen, die am Wendepunkt der Geschichte ste-
hen, wo die Menschen vom Unglauben an den Menschen zum Glauben an den 
Menschen geführt werden müssen. 

Sie brauchen es den Leuten nicht zu sagen, Sie müssen aber selber mit dem 
Bewußtsein davon die Podien betreten, mit dem Bewußtsein : Ich habe der 
Menschheit beizubringen, daß die Richtkräfte des Lebens aktiv im Innern erfaßt 
werden müssen, daß das Leben in der Zukunft so eingerichtet werden muß, daß 
der Mensch sich sagt: Ich muß es sein, der die Dinge macht. (Zehnter Vortrag, 
Stuttgart, 17. Februar 1921 (vormittags), GA 338, S. 193) 

Wer glaubt, daß man aus den alten Voraussetzungen heraus das religiöse 
Leben wird noch retten können, der stellt sich eigentlich auf einen unmöglichen 
Standpunkt. (14o) 

[…] Denn mit einer rasenden Eile verbreitet sich eine gewisse populäre Bil-
dungsanschauung […] welche sich auflehnen gegen solche Begriffe wie Chris-
tus, Erlösung, Gnade und so weiter (1921, GA 338, S. 14-15) 

Die Illusion eines Bezuges zwischen unserem Gebet 
und dem Göttlichen und seinen Willensimpulsen 
Und so können wir auch nicht daran denken, wenn wir den universellen Na-
turmechanismus und die universelle Naturkausalität annehmen, daß unsere eige-
nen ethischen Impulse irgendetwas auslösen in der Welt der Naturkausalität. 
Man ist eben heute nur nicht ehrlich genug, sonst würde man sich sagen: Nimmt 
man die allgemeine Naturkausalität an, dann sind unsere ethischen Impulse eben 
schöne menschliche Impulse, aber die schönen menschlichen Impulse bleiben 
doch nur Illusionen. – Wir können sagen, in uns leben ethische Ideale, wir kön-
nen sogar sagen, auf diese ethischen Ideale strahle der Glanz einer von uns ver-
ehrten und angebeteten Göttlichkeit, aber eine positive Realität diesem Göttli-
chen zuzuschreiben und gar irgendeinen Bezug zu konstatieren zwischen unse-



153 

 

rem Gebet und dem Göttlichen und seinen Willensimpulsen, das bleibt eine Illu-
sion. 

Gewiß sind der Fleiß und der gute Wille anzuerkennen, welche von den ver-
schiedensten Seiten aufgewendet worden sind, um auf der einen Seite, auf der 
Seite der Naturkausalität bestehen zu können, und auf der anderen Seite dem 
religiösen Leben ein besonderes Gebiet zu erobern. Das ist anzuerkennen. Aber 
es ist darin trotzdem eine innere Unehrlichkeit, es ist nicht möglich bei innerli-
cher Ehrlichkeit, diesen Zwiespalt gelten zu lassen. (Erster Vortrag, Stuttgart, 
12. Juni 1921, GA 342, S. 22-23) 

Die Interpretation dieser Stelle gestaltet sich schwierig, da zunächst geklärt werden 
muss, ob das, was im ersten Absatz dieses Zitats gesagt wird, Steiners eigene Mei-
nung ist, oder ob er hier nur eine typische Ansicht seiner Zeit referiert und zugleich 
kritisiert, indem er die Konsequenzen einer bestimmten Position („… wenn wir den 
universellen Naturmechanismus und die universelle Naturkausalität annehmen…“) 
aufzeigt. Ein Vertreter dieser Position müsste jedenfalls zum Schluss kommen, dass 
dem Gebet die Wirksamkeit hinsichtlich des Willens Gottes abzusprechen ist. „Dein 
Wille geschehe…“ geht, sozusagen, ins Leere. Damit wird das Gebet, auch wenn es 
sich an die Gottheit wendet, zu einer, man könnte sagen, seelenhygienischen Maß-
nahme: Der Mensch, wenn er betet, tut etwas für seine eigene seelische Gesundheit, 
Gott hat – zumindest unmittelbar – nichts davon. Diese Lesart hätte zumindest den 
Vorteil, dass Gott aus dem Anschein eines des Gebetes Bedürftigen befreit wird.  

Im Kontext des Vortrages stellt sich noch eine andere Frage: Das, was Steiner 
da soeben sagte, ist das nur für jene gültig, die zugleich die modernen Vorstellungen 
der Naturwissenschaft für wahr halten, die die Erhaltungssätze der Physik (Erhal-
tung der Energie, des Impulses, der Ladung, der Masse, …) als gegeben annehmen? 
Einige Passagen dieses Vortrags wurden bereits eingangs gleich nach der Hauptka-
pitelüberschrift „Gebet“ zitiert, als von der Schwierigkeit gesprochen wurde, in der 
sich der heutige, gebildete Mensch befindet. Eine dieser Schwierigkeiten ist die un-
mittelbare Folge eines dualistischen Weltbildes, also einer Anschauung, bei der es 
eine physische und eine geistige Welt gibt, da sogleich die Frage auftritt, wie denn 
die eine Welt auf die andere wirken kann, wenn sie a) völlig verschieden voneinan-
der sind und b) wenn innerhalb der physischen Welt, zu der nicht nur die minerali-
sche Welt, sondern auch die physische Leiblichkeit der belebten Natur gehört, die 
Erhaltungssätze gelten. Jedes physische „Hereinwirken“ eines Nicht-Physischen 
würde im Widerspruch zu den Erhaltungssätzen stehen. 

Steiner lehnt den Dualismus, ab, obwohl er durch seine Wortwahl wie „geistige 
Welt“ und „physische Welt“ einem dualistischen Weltbild teilweise Vorschub leis-
tet. Andererseits kann man in Sätzen wie „Wie wir die drei höheren Glieder der 
Menschennatur als Teile der Gottheit betrachtet haben, so können wir die vier Teile 
der niederen Menschennatur als Teile der göttlichen Natur ansehen“ (GA 96, 
S. 212), einen Hinweis sehen, dass das gesamte Sein göttlich ist. Es lässt sich diese 
Stelle so interpretieren, dass unter der vorausgesetzten Vorstellung einer Schöpfung 
die geschaffene Welt keine von der göttlichen abgeschiedene, „hinausgesetzte“, 



154 

sondern Teil derselben, ein „Wesensglied“ ist. Dazu passen würden auch Sätze wie: 
„Der mein Brot isst, tritt mich mit Füßen“ (Joh 13,18). In einer anderen Darstellung 
wird die physische Welt als eine Art Verdichtung der geistigen Welt dargestellt 
(„Wie man hier aus dem, was vorher durchaus Wasser war, das Eis sich heraus ver-
dichten sieht, so kann man durch geistige Beobachtung verfolgen, wie sich aus ei-
nem vorangehenden durchaus Geistigen die stofflichen Dinge, Vorgänge und We-
senheiten gleichsam verdichten“ (GA 13, S. 140).). Dadurch ergibt sich die Mög-
lichkeit, dass Geistiges nicht dualistisch „von außen“ in das physische Geschehen 
eingreift, sondern monistisch „von innen“ als Wesen der Materie wirkt.  

In dieser Richtung kann auch die folgende Stelle interpretiert werden, bei der 
sich Steiner gegen einen falsch angewandten Zweckbegriff in der Natur wendet. Be-
trachtet man beispielsweise ein Auge, so ist es verführerisch, die Konstruktion des-
selben als „zweckvoll“ zu bezeichnen, jedoch:  

 

Der Mensch macht seine Werkzeuge zweckmäßig; nach demselben Rezept 
läßt der naive Realist den Schöpfer die Organismen bauen. Nur ganz allmählich 
verschwindet dieser falsche Zweckbegriff aus den Wissenschaften. (GA 4, 
S. 185) 

Da aber allen Wahrnehmungen Gesetze (Ideen) zugrunde liegen, die wir 
durch unser Denken finden, so ist das planmäßige Zusammenstimmen der Glie-
der eines Wahrnehmungsganzen eben das ideelle Zusammenstimmen der in die-
sem Wahrnehmungsganzen enthaltenen Glieder eines Ideenganzen. Wenn ge-
sagt wird, das Tier oder der Mensch sei nicht bestimmt durch eine in der Luft 
schwebende Idee, so ist das schief ausgedrückt, und die verurteilte Ansicht ver-
liert bei der Richtigstellung des Ausdruckes von selbst den absurden Charakter. 
Das Tier ist allerdings nicht durch eine in der Luft schwebende Idee, wohl aber 
durch eine ihm eingeborene und seine gesetzmäßige Wesenheit ausmachende 
Idee bestimmt. Gerade weil die Idee nicht außer dem Dinge ist, sondern in dem-
selben als dessen Wesen wirkt, kann nicht von Zweckmäßigkeit gesprochen 
werden. Gerade derjenige, der leugnet, daß das Naturwesen von außen bestimmt 
ist (ob durch eine in der Luft schwebende Idee oder eine außerhalb des Ge-
schöpfes im Geiste eines Weltschöpfers existierende ist in dieser Beziehung 
ganz gleichgültig), muß zugeben, daß dieses Wesen nicht zweckmäßig und 
planvoll von außen, sondern ursächlich und gesetzmäßig von innen bestimmt 
wird. (GA 4, S. 187f) 

Wer ein Ding deshalb zweckmäßig nennt, weil es gesetzmäßig gebildet ist, 
der mag die Naturwesen eben auch mit dieser Bezeichnung belegen. Nur darf 
diese Gesetzmäßigkeit nicht mit jener des subjektiven menschlichen Handelns 
verwechselt werden. Zum Zwecke ist eben durchaus notwendig, daß die wirken-
de Ursache ein Begriff ist, und zwar der der Wirkung. In der Natur sind aber 
nirgends Begriffe als Ursachen nachzuweisen; der Begriff erweist sich stets nur 



155 

 

als der ideelle Zusammenhang von Ursache und Wirkung. Ursachen sind in der 
Natur nur in Form von Wahrnehmungen vorhanden. (GA 4, S. 188f) 

Das, was menschlich-naiv im Bereich der belebten Natur als zweckvoll betrachtet 
wird, wird von Steiner als Ergebnis des Wirkens einer eingeborenen Idee und nicht 
als Wirkung eines Begriffs dargestellt. Hier zeigt sich auch, wie seriös Steiner arbei-
tet: in der Natur kann er keine Begriffe finden, und demnach ist es unzulässig, Be-
griffe als wirkende Ursachen zu postulieren, obwohl es doch verlockend ist, sich 
göttliche Schöpfertätigkeit analog der menschlichen vorzustellen. Gegenüber der 
Natur kann man nur Wahrnehmungen haben, und wird eine Wahrnehmung als Ursa-
che erkannt, so liegt das daran, dass zwischen Wahrnehmungen eine ideelle Bezie-
hung hergestellt wurde, nämlich jene der Ursache und der Wirkung.  

Steiner will sich (in GA 255b, S. 94-96) so verstanden wissen, dass er dem ma-
terialistischen Monismus eines Darwinismus und Haeckelismus einen geistigen Mo-
nismus entgegensetzt. Mit der Zurückweisung des Zweckbegriffs in der Natur zu-
gunsten des Wesensbegriffs wäre zwar im Sinne des Monismus argumentiert, aber 
das Problem mit den Erhaltungssätzen ist damit noch nicht gelöst.  

Unter der Annahme der Gültigkeit dieser Voraussetzung stellt sich jetzt die 
Frage, ob ein Gebet nicht doch eine Wirkung hat – haben müsste –, auch auf die 
Gottheit. 

Im weiteren Verlauf dieses Vortrags äußert sich Steiner auch über die Magie, 
einem Bereich, wo anscheinend durch geistige Kräfte ins Physische eingegriffen 
wird: 

 

Sehen Sie, die Menschheit hat, ich möchte sagen, den einen Schritt von zwei 
notwendigen Schritten bereits getan. Der eine Schritt ist der, daß von allen ver-
nünftigen Menschen, auch von den religiösen Menschen, aufgegeben worden ist 
der alte abergläubische Magiebegriff, jener Magiebegriff, der eine Möglichkeit 
voraussetzt, daß man durch diese oder jene Machinationen eingreifen könne in 
das Naturwirken. An die Stelle eines solchen Magiebegriffes ist heute die An-
schauung getreten, daß man eben dem Naturwirken seinen Lauf lassen müsse, 
daß man nicht mit geistigen Kräften die Naturkausalität meistern könne. Die Na-
turkausalität geht ihren Gang, wir haben auf sie keinen Einfluß, so sagt man, da-
her ist die Magie im alten abergläubischen Sinne von unseren Erkenntnisgebie-
ten auszuschalten. Aber, so richtig dies auch ist für gewisse Zeiträume, so un-
richtig ist es, wenn wir auf größere Zeiträume hinschauen. (GA 342, S. 25-26) 

Im Zusammenhang mit dem Gebet wird hier also auch noch in Abrede gestellt, dass 
dieses irgendeinen Einfluss auf das Naturgeschehen hat – man könnte an Gebete für 
Regen, gute Ernte etc. denken. Damit hat unser Gebet nicht nur keine Wirkung auf 
den Willen der Gottheit, auch jeder anderen Wirksamkeit außerhalb des Betenden 
wird eine Absage erteilt.  

Auch bei dieser Passage ist es unklar, wie sie gemeint ist. Zunächst entsteht der 
Eindruck, dass ein notwendiger Schritt erfolgte, indem die vernünftigen und sogar 



156 

religiöse Menschen den alten, abergläubischen Magiebegriff aufgegeben haben. 
Aber was besagt in diesem Kontext „alt, abergläubisch“? Gibt es demgegenüber 
auch einen neuen, keineswegs abergläubischen Magiebegriff, oder ist jede Annahme 
von Magie zurückzuweisen? Der soeben zitierte Absatz ist in seiner Formulierung so 
– abgesehen von der später durch Steiner ausgeführten magischen Wirkung in grö-
ßeren Zeiträumen – , dass es den Eindruck erwecken kann, Steiner würde sich doch 
nicht ganz dieser Auffassung anschließen: „so sagt man“ – nicht er, Steiner, sagt so, 
sondern die Vertreter der heutigen Anschauung sagen so, auch die vernünftigen und 
religiösen. Andererseits spricht Steiner an anderen Orten durchaus über – zumindest 
damals aktuell mögliche – Magie, so z. B. in der Fußnote auf S. 198 in GA 10. Sind 
die „Vernünftigen“ gar nicht so vernünftig?  

Hat das Gebet, nachdem der alte, abergläubische Magie-Begriff aufgegeben 
wurde, tatsächlich keine Wirkung? Wozu betet man, wenn das Gebet nichts bewir-
ken kann? Ist Beten also doch nur eine psychohygienische Maßnahme? Zunächst ist 
zu unterscheiden, ob das Gebet eine Wirkung hinsichtlich des Willen Gottes haben 
könnte, oder ob es um eine Art magische Wirkung ins Physische geht. Eine Antwort 
kann darin liegen, dass sich Steiners Ausführungen möglicherweise nur gegen die 
geglaubte „Wirkung“ des Gebets richten. Es kann sein, dass nur eine „Wirkung“ im 
Kontext von Ursache und Wirkung, die Erwartung eines quasi mit Naturgesetzlich-
keit hervorrufbaren Effekts, zurückgewiesen wird. Zu solchen postulierten Wirkun-
gen würde auch der „Gotteszwang“, zählen. Vom Gotteszwang spricht man, wenn 
man glaubt, dass gewisse gottgefälligen Handlungen den Vertragspartner – in die-
sem Fall Gott – unter den moralischen Zwang setzen, die Wünsche des Betenden 
oder Opfernden zu erhören.  

Eine andere Antwort kann darin liegen, die Prämisse „wenn wir den universel-
len Naturmechanismus und die universelle Naturkausalität annehmen“ zu bestreiten, 
indem so eine Annahme als nicht gerechtfertigt zurückgewiesen wird, da sie nicht 
aus der Erfahrung nachgewiesen werden kann. Mit der Prämisse fällt dann das 
Hauptargument hinsichtlich der Nicht-Wirksamkeit von Gebeten im Physischen, 
denn wenn die Erhaltungssätze nicht gelten, dann ist auch eine magische Wirkung 
wieder denkbar. 

Wissenschaftlich wurde die Wirksamkeit von Gebeten bereits wiederholt unter-
sucht (siehe die Anmerkung im Anhang). 

Das reale Gebet tritt bildlich vor uns in der Opferung 
Dasjenige dagegen, was der Mensch von sich aus an die übersinnliche Welt ge-
ben kann, das, was von ihm versucht wird in der Darbringung des Opfers, ge-
wissermaßen als Gegengabe, das reale Gebet, das tritt bildlich vor uns im Offer-
torium. Das Offertorium, die Opferung, bringt symbolisch dasjenige zum Aus-
druck, was der Mensch in seiner Seele empfinden kann als Weihegefühl zum 
Übersinnlichen. Das wird durch die symbolische Handlung des Offertoriums 



157 

 

gewissermaßen als Antwort zur Evangelien-Vorlesung gesagt. Das ist der zweite 
Teil. (Dritter Vortrag, Stuttgart, 14. Juni 1921 vormittags, GA 342, S. 22f) 

Das Gebet als das rhythmische Element im Kultus zur 
Willensbildung 
Da stoßen wir auf dasjenige, wo aus der Menschennatur selbst heraus ganz not-
wendig das bloß Inhaltliche übergehen muß in ein rhythmisch Aufzunehmendes. 
Man hat das früher natürlich ganz aus instinktiven Erkenntnissen heraus getan, 
indem man in die Unterweisung das Gebet als das Rhythmische einschob, das 
Gebet eingeschoben hat als immer sich wiederholenden Glaubensinhalt, trotz-
dem das einzelne Gebet vollkommen den gleichen Inhalt hat. Es geht das Vor-
stellungsmäßige über in das Willensmäßige, wenn das Wiederholen eintritt. Auf 
eine andere Weise bekommt man einen [willensmäßigen] Inhalt überhaupt nicht. 
Damit haben wir schon das notwendige Einfließen des lehrhaften Elementes in 
das Kultuselement. Wir müssen den Lehrgehalt in solche Formen bringen, daß 
wir in einer gewissen Weise Bildvorstellungen an die Gemeindemitglieder her-
anbringen. Wir müssen auslaufen lassen dasjenige, was wir lehren, in einer ge-
wissen Weise in Bildvorstellungen und die Hauptsachen in einer gewissen mo-
numentalen Weise festsetzen und als Formel immer wiederholen lassen. Ohne 
das bringen wir den Lehrgehalt nicht über das Theoretisch-Vorstellungsmäßige 
hinaus in das Praktisch-Willensmäßige hinein, und das müssen wir. Je mehr wir 
bei dem bloßen Überliefern des Lehrgehaltes bleiben, desto weniger kommen 
wir zur praktischen Religionsübung. (Fünfter Vortrag, Stuttgart, 15. Juni 1921, 
GA 342, S. 144f) 

Ein pädagogisch allgemein interessanter Aspekt wird hier angesprochen: Wie macht 
man es – auch bei sich selbst als Technik der Selbsterziehung –, dass Lehrinhalte 
nicht nur zu – auswendig gelernten – Vorstellungsinhalten werden, sondern auch 
den Willen impulsieren? Auf den Schulungsweg umgelegt: Was muss ich tun, damit 
ich die Übungen auch mache und nicht nur theoretisch weiß, wie gut es wäre, sie zu 
machen? Dass das mit „Du musst nur einfach wollen“ nicht so einfach getan ist, 
weiß jeder, der schon einmal versucht hat, nur aus dem Willen heraus etwas zu be-
werkstelligen, und sei es das Rauchen aufzugeben, ein paar Kilo abzunehmen oder 
den Schreibtisch aufzuräumen. Besonders dort, wo es darum geht, langfristig neue 
Gewohnheiten aufzubauen, ist es mit einem einmaligen Willens-Kraftakt, den man 
vielleicht noch schafft, nicht getan. Steiner gibt hier eine Anleitung, wie das durch 
regelmäßige Wiederholung geeigneter Vorstellungen bewerkstelligt werden kann. 
Es ist zu wünschen, dass genug Wille vorhanden ist, um die regelmäßige Wiederho-
lung der entsprechenden, willensimpulsierenden Vorstellung durchzuführen. 

Wird diese Methode nicht auf sich selbst, sondern auf andere Menschen ange-
wandt, wäre die ethische Legitimität so einer Maßnahme zu prüfen, da sie die Ge-



158 

fahr der Manipulation birgt, auch wenn sie noch so gut gemeint ist: „Man hat das 
früher natürlich ganz aus instinktiven Erkenntnissen heraus getan, indem man in die 
Unterweisung das Gebet als das Rhythmische einschob, das Gebet eingeschoben hat 
als immer sich wiederholenden Glaubensinhalt, …“). Lag es in der Intention des 
Gläubigen, auf diese Weise in seiner Glaubensausübung gefestigt zu werden, auch 
wenn er oder sie überhaupt nicht durchschauten, wie das zustande gebracht wird? Es 
gibt vieles, was eine Wirkung hat, von der man nicht das Geringste ahnt. Aber es 
macht einen Unterschied, ob es sich dabei um eine noch nicht bekannte Wirkung 
handelt, es um einen nicht von mir beabsichtigten Nebeneffekt geht, oder ob ein an-
derer Mensch vorsätzlich eine Wirkung bei mir hervorrufen will, ohne mich darüber 
aufzuklären, was er da vorhat und mit welchen Mitteln er es erreichen will (Siehe 
dazu auch GA 342, S. 33ff). Steiner war sich der Problematik unberechtigter Sug-
gestionswirkung durchaus bewusst: 

 

Diese Einrichtung, die in einer Kult-Symbolik gab, was Geist-Inhalt ist, war 
für viele Teilnehmer an der Anthroposophischen Gesellschaft eine Wohltat. Da 
wie auf allen Gebieten des anthroposophischen Wirkens auch auf diesem alles 
ausgeschlossen war, was aus dem Rahmen des besonnenen Bewußtseins heraus-
fiel, so konnte nicht an unberechtigte Magie, an Suggestionswirkungen und der-
gleichen gedacht werden. (GA 28, S. 450) 

Im Gebet ist ein objektives Erleben vorhanden 
Das alles hat selbstverständlich, eben weil es Philosophie ist, mit dem religiösen 
Erleben nichts zu tun. Dennoch kann man sagen, daß das religiöse Erleben heute 
durchaus unter einem Einfluß steht, der nach einer ähnlichen Richtung geht. 
Denn eine Menschheit, welche nicht in der Lage ist, von der Erkenntnis zu sa-
gen: in dieser Erkenntnis ergibt sich mir ein objektives Sein –, eine solche 
Menschheit fühlt dieselbe Haltlosigkeit dann an einem anderen Punkte auftau-
chen, und das ist das religiöse Leben. Da taucht dieselbe Haltlosigkeit da auf, 
wo der eigentliche Angelpunkt des religiösen Lebens heute liegt. Wir werden 
sehen, wie sich um diesen Angelpunkt die verschiedensten anderen Probleme 
herumgruppieren. Dieser Angelpunkt liegt in dem Gebet, in der Bedeutung des 
Gebetes. Der religiöse Mensch muß fühlen, daß das Gebet eine reale Bedeutung 
haben muß; man muß im Gebet mit irgendeiner Realität zusammenhängen. Aber 
in einem Zeitalter, in dem der erkennende Mensch aus seiner [subjektiven] Er-
kenntnis nicht herauskommt und in der Erkenntnis nicht eine Realität ergreifen 
kann, in demselben Zeitalter findet der religiöse Mensch nicht die Möglichkeit, 
wenn er betet, sich bewußt zu werden, daß das Gebet nicht bloß eine subjektive 
Tat ist, sondern daß in diesem Gebet ein objektives Erleben vorhanden ist. Und 
der Mensch, der sich nicht klar darüber werden kann, daß im Beten ein objekti-



159 

 

ves Erleben vorhanden ist, für den ist es unmöglich, einen richtigen religiösen 
Halt zu finden. Im Gebete muß sich, gerade für den heutigen Menschen bei sei-
ner Veranlagung, das religiöse Leben konzentrieren. Die verschiedenen anderen 
Gebiete müssen sich im Gebet konzentrieren. Aber ein Gebet, das nur subjektive 
Bedeutung hätte, das würde den Menschen religiös haltlos machen müssen. 
(Erster Vortrag, Dornach, 26. September 1921, nachmittags, GA 343, S. 18) 

Was ist mit diesem objektiven Erleben beim Gebet gemeint? Meint Steiner damit die 
gefühlte Überzeugung des religiösen Menschen, dass er „im Gebet mit irgendeiner 
Realität zusammenhängen“ muss, oder bezieht sich das auf die konkreten Gefühle 
im Zusammenhang mit einem ganz bestimmten Gebet, oder, wie anlässlich des Va-
terunsers ausgeführt, erst sobald das Gebet als Wechselgespräch erlebt wird 
(S. „Anleitung zum Beten des Vaterunser“ unten auf S. 159), dass dieses Erleben 
nicht subjektiv, sondern objektiv ist? Hinsichtlich des Begriffs der Erkenntnis gibt es 
die Aussage, dass auch diese nicht als „subjektiv“ bezeichnet werden darf (GA 4, 
S. 60). Das Gebet würde dadurch zu einer Art objektivem Erkenntnismittel. 

Im Gebet muss gesucht werden, Realitäten zu erfassen 
Der Grieche konnte Götter denken in grandiosen Phantasiebildern, aber was der 
Grieche nicht konnte: er konnte nicht beten. Das ist das Wichtige: der Grieche 
konnte nicht beten. Das Gebet ist eigentlich erst später gekommen; und für das 
Gebet muß gesucht werden die Möglichkeit, in ihm Realitäten zu erfassen. Dazu 
muß angeknüpft werden an diejenigen Zeiten, in denen das Gebet nicht bloß ge-
sprochen, nicht bloß gedacht oder nicht bloß gefühlt worden ist, sondern in de-
nen das Gebet eins war mit der Opferhandlung. Und wiederum weiß der Katho-
lizismus sehr gut, warum er sich vom Kultus, von der Opferhandlung, von der 
zentralen Opferhandlung, von dem Meßopfer nicht trennt. (Erster Vortrag, Dor-
nach, 26. September 1921, nachmittags, GA 343, S. 32) 

Anleitung zum Beten des Vaterunser 
Über das Gebet, meine lieben Freunde, kann man vom religiösen Standpunkte 
aus geradezu sagen: Wer nicht beten kann in unserer heutigen Zeit, kann kein 
religiöser Mensch sein. – Gewiß, so etwas kann angezweifelt werden von die-
sem oder jenem Standpunkt aus, aber wir wollen ja jetzt nicht abstrakte Diskus-
sionen führen, sondern wir müssen von positiven Gesichtspunkten ausgehen, 
und die müssen immer in irgend etwas liegen. So möchte ich also ausgehen jetzt 
von einer Art religiösen Axioms, das eben für viele darin bestehen kann, daß 
man empfindet, ohne die Möglichkeit zu beten gibt es kein innerliches religiöses 
Erleben, denn im Gebete muß gesucht werden eine reale Vereinigung mit dem 



160 

die Welt durchwebenden und durchwaltenden Göttlichen. Nun handelt es sich 
darum, wie wir zunächst an das Gebet herankommen. Da müssen wir uns klar 
sein, daß trotz alles Allgemein-Menschlichen Differenzierungen in der Mensch-
heit auch in der Pflege des geistigen Lebens auftreten, je nach den Berufen, die 
die verschiedenen Menschen haben. Und wenn auch das Gebet durchaus etwas 
Allgemein-Menschliches ist, so kann man doch sagen, daß ein besonderes Beten 
wiederum notwendig ist für denjenigen, der auf dem Gebiete des religiösen Le-
bens als Lehrer auftreten muß, und das wird uns dann bringen zum Brevierab-
solvieren. Über diese Dinge alle wollen wir ja sprechen, denn sie sind für Sie, 
namentlich für die jüngeren Theologen, von eminenter Wichtigkeit für die Auf-
gaben, die Sie sich, ich sage jetzt nicht, stellen sollen, sondern die Sie sich nach 
den Anforderungen der Zeit allein stellen können. 

Nun, für das Gebet möchte ich, um anschaulich sein zu können, an das Va-
terunser selbst anknüpfen und möchte die innerliche Erlebensseite dieses Vater-
unsers einmal hier besprechen. Es handelt sich dabei darum, daß wir vielleicht 
heute überhaupt von den Empfindungen gar nicht ausgehen können, die etwa 
das Urchristentum hatte beim Vernehmen oder beim Innerlich-Lebendigmachen 
des Vaterunsers; wir müssen von dem ausgehen, was der Mensch der Gegenwart 
haben kann, denn wir wollen vom Vaterunser als einem Allgemein-
Menschlichen sprechen. Aber des folgenden muß man sich dabei doch bewußt 
sein. Nehmen wir also an, wir beginnen das Vaterunser zu sprechen und spre-
chen gewissermaßen in unserem Stil den ersten Satz «Vater unser in den Him-
meln». Nun handelt es sich darum, was wir bei einem solchen Satz fühlen und 
empfinden, und was wir etwa bei anderen Sätzen des Vaterunsers fühlen und 
empfinden können, denn nur dadurch wird das Vaterunser innerlich lebendig. 
Da handelt es sich in der Tat darum, daß wir zunächst bei einem solchen Satz 
etwas haben wie ein innerliches Wahrnehmen, wirklich nicht bloß etwas, was im 
Zeichen des Wortes in uns lebt, sondern etwas, was im wirklichen Worte in uns 
lebt. Die Himmel sind im Grunde genommen die Gesamtheiten des Kosmos, 
und wir machen uns anschaulich, indem wir sagen «Vater unser in den Him-
meln» oder «Vater unser, der Du bist in den Himmeln», daß dasjenige, zu dem 
wir da sprechen, von einem Geistigen durchdrungen ist, wir wenden uns an das 
Geistige. Das ist die Perzeption, das ist dasjenige, was wir uns so anschaulich 
wie möglich vor Augen bringen sollen, wenn wir einen solchen Satz ausspre-
chen «Vater unser in den Himmeln». Ein ebensolches Erlebnis müssen wir ha-
ben [bei den Worten] «Dein Reich komme zu uns», denn in uns muß ja, wenn 
auch mehr oder weniger nur gefühlt und innerlich intuitiv, die Frage entstehen: 
Was ist nun dieses Reich? Und wenn wir Christen sind, werden wir gerade, in-
dem wir versuchen, an die Perzeption des Reiches heranzukommen – oder bes-
ser gesagt: der Reiche –, erinnert werden an etwas, wovon gestern hier gespro-



161 

 

chen worden ist, wir werden erinnert an Christus-Worte, die anklingen an den 
Terminus «die Reiche der Himmel». Gerade im 13. Kapitel des Matthäus-
Evangeliums will ja der Christus sowohl zu dem Volke auf der einen Seite wie 
zu den Jüngern auf der anderen Seite darüber sprechen, was das Reich der 
Himmel ist. Es muß also etwas rege werden bei dem Satz «Dein Reich» oder 
«Deine Reiche mögen zu uns kommen». Nun, wann wird das Richtige rege in 
uns? Das Richtige wird in uns nur rege, wenn wir solche Sätze eben nicht als 
Gedanken haben, sondern wenn wir sie so lebendig machen können, als ob wir 
sie wirklich innerlich hörten, also wenn wir dasjenige anwenden, was ich in den 
letzten Tagen mehrfach mit Ihnen besprochen habe. Es muß der Weg gemacht 
werden vom Begriff zum Wort, denn es liegt darin ein ganz anderes innerliches 
Erleben, wenn wir, ohne daß wir äußerlich sprechen, innerlich nicht bloß einen 
abstrakten Begriffsinhalt haben, sondern das lebendige Erleben des Lautes, in 
welcher Sprache es zunächst auch sei. Das ganze Vaterunser wird gewisserma-
ßen das Spezifische der Sprache schon hinwegreduzieren, auch wenn wir im 
einzelnen aus irgendeiner Sprache heraus nun nicht vorstellen den bloßen Ge-
dankeninhalt, sondern den Lautinhalt. Auf das wurde nämlich gerade in früheren 
Zeiten beim Beten außerordentlich viel gehalten, daß der Lautinhalt innerlich 
lebendig wird, denn nur wenn der Lautinhalt innerlich lebendig wird, verwandelt 
sich das Gebet in dasjenige, was es sein muß, in ein Wechselgespräch mit dem 
Göttlichen. Niemals ist das Gebet ein wirkliches Gebet, wenn es nicht ein 
Wechselgespräch mit dem Göttlichen ist, und zu einem solchen Wechselge-
spräch mit dem Göttlichen ist allerdings das Vaterunser im eminentesten Sinn 
gemacht durch seinen besonderen Bau. Wir sind gewissermaßen aus uns selbst 
heraus, indem wir solche Sätze sprechen wie «Vater unser, der Du bist in den 
Himmeln» oder «Deine Reiche mögen zu uns kommen». Wir vergessen uns in 
dem Augenblick selbst, indem wir richtig diese Sätze innerlich hörbar lebendig 
machen. Wir löschen uns bei diesen Sätzen in einem hohen Maße einfach durch 
den Inhalt der Sätze aus, aber wir nehmen uns wieder in die Hand, wenn wir 
Sätze anderer Struktur lesen oder innerlich lebendig machen. Wir nehmen uns 
sofort wiederum in die Hand, wenn wir sagen «Dein Name werde geheiliget». 
Es ist tatsächlich dann ein lebendiges Wechselgespräch mit dem Göttlichen, 
denn es verwandelt sich sofort dieses «Dein Name werde geheiliget» in uns in 
die innere Tat. Wir haben auf der einen Seite die Perzeption «Vater unser, der du 
bist in den Himmeln»; ohne daß etwas dabei geschieht, ist es nicht möglich, die-
sen Satz in seiner Vollständigkeit zu erleben. Und indem wir uns auf das innerli-
che Hören einstellen, erregt dieses innerliche Hören in uns den Christus-Namen, 
wie es in vorchristlichen Zeiten den Jahve-Namen erregt hat, in dem Sinne, wie 
ich über den Anfang des Johannes-Evangeliums gesprochen habe. Sprechen wir 
also in uns selber den Satz «Vater unser, der Du bist in den Himmeln» in der 



162 

richtigen Weise aus, dann mischt sich hinein in dieses Aussprechen für uns in 
unserer heutigen Zeit der Christus-Name, und dann geben wir innerlich die 
Antwort auf dasjenige, was wir als eine Frage empfinden: «Dieser Name werde 
durch uns geheiliget.» 

Sie sehen, es nimmt das Gebet dadurch, daß wir richtig uns hineinleben in 
das Vaterunser, die Form des Wechselgespräches mit dem Göttlichen an; eben-
so, wenn wir in der richtigen Weise als Perzeption erleben «Deine Reiche mö-
gen zu uns kommen». Diese Reiche können wir zunächst nicht in das intellektu-
alistische Bewußtsein aufnehmen, wir können sie allein in den Willen aufneh-
men. Und wiederum wenn wir in dem Satze «Deine Reiche mögen zu uns kom-
men» uns selbst verlieren, finden wir uns, nehmen wir uns in die Hand und ge-
loben, daß die Reiche, wenn sie zu uns kommen, in uns wirken, daß wirklich der 
göttliche Wille geschehe wie in den himmlischen Reichen, also auch da, wo wir 
sind auf Erden. Sie sehen, Sie haben ein Wechselgespräch mit dem Göttlichen in 
dem Vaterunser. 

Dieses Wechselgespräch bereitet Sie dann vor, überhaupt erst die innere 
Würdigkeit zu haben, um dasjenige, was nun der Erde angehört, mit demjenigen 
in Beziehung zu bringen, mit dem Sie in das Wechselgespräch gekommen sind, 
auch für die irdischen Verhältnisse. Auffällig könnte es einem erscheinen, daß 
ich sage, die Worte «Dein Name werde geheiligt» erregen in uns den Christus-
Namen. Aber darin, meine lieben Freunde, liegt ja das ganze Christus-
Geheimnis. Dieses Christus-Geheimnis wird solange nicht richtig gesehen wer-
den, solange der Anfang des Johannes-Evangeliums nicht richtig verstanden 
wird. Am Anfang des Johannes-Evangeliums lesen Sie die Worte «Alles ist 
durch das Wort entstanden, und nichts gibt es in dem Entstandenen, was nicht 
durch das Wort entstanden wäre». Indem man dem Vater-Gott zuschreibt die 
Weltenschöpfung, vergeht man sich ja gegen das Johannes-Evangelium. An dem 
Johannes-Evangelium hält man nur fest, wenn man die Sicherheit darüber hat, 
daß dasjenige, was entstanden ist, dasjenige, was man als Welt um sich hat, 
durch das Wort entstanden ist, also im christlichen Sinne durch den Christus, 
durch den Sohn, daß der Vater das substantiell Zugrundeliegende, das Subsistie-
rende ist, und daß der Vater keinen Namen hat, sondern daß sein Name eben 
dasjenige ist, was in dem Christus lebt. Es liegt das ganze Christus-Geheimnis in 
diesem «Dein Name werde geheiliget», denn der Name des Vaters ist in dem 
Christus gegeben. Wir werden darüber noch genug zu sprechen haben bei ande-
ren Gelegenheiten, aber ich wollte heute vor allem darauf hinweisen, wie im 
Gebet ein reales inneres Wechselgespräch mit dem Göttlichen schon durch den 
Inhalt des Gebetes da sein muß. (Achter Vortrag, Dornach, 30. September 1921, 
vormittags, GA 343, S. 150-154) 



163 

 

Das Gebet als reales Wechselgespräch mit dem 
Göttlichen 
Aber wir müssen uns im realen Sinn, nicht durch eine Theorie, sondern im rea-
len Sinn von dem Weltendasein wegwenden, weil wir gewahr werden, daß das 
Weltendasein, das uns als Menschen zuerst gegeben ist, gar nicht das wirkliche 
Weltendasein ist, sondern das entgöttlichte Weltendasein, und daß wir das wirk-
liche Weltendasein erst haben, nachdem wir uns im Gebet zu Gott gewendet ha-
ben und eine Verbindung zu Gott im Gebet gefunden haben. 

Damit, meine lieben Freunde, ist ja zunächst nur in elementarsten Stufen 
angedeutet die Treppe, die Stiege, die hinaufführen kann in das Bewußtwerden 
des religiösen Impulses im Menschen. Dieser religiöse Impuls ist ja gewisser-
maßen vom Urbeginne ab im Menschen gelegen, aber es handelt sich darum, 
daß sich der Mensch dieses in ihm liegenden Impulses bewußt wird, und er kann 
das nur, wenn das Gebet in ihm ein reales Wechselgespräch mit dem Göttlichen 
wird. Es ist die erste bedeutsame Entdeckung, die man beim Vaterunser machen 
kann, daß es durch seinen inneren Bau schon so ist, daß man durch es unmittel-
bar, wenn man es versteht, in ein wechselseitiges Verhältnis des Menschlichen 
mit dem Göttlichen kommen kann. (Achter Vortrag, Dornach, 30. September 
1921, vormittags, GA 343, S. 156) 

Wird im ersten Satz das „zuerst“ nicht beachtet, kann der Eindruck entstehen, dass 
Steiner hier das Weltendasein für entgöttlicht erklärt. Die Natur könnte insofern als 
göttlich begriffen werden, als sie zwar als gottgeschaffen angesehen wird, aber die 
Gottheit sich nach dem Schöpfungsakt – irgendwann – aus der Natur zurückzog. In 
der anderen Lesart wird das „zuerst“ betont: das „Weltendasein“ erscheint dem 
Menschen zuerst „entgöttlicht“, obwohl es das gar nicht ist. „Ebenso merken sie es 
nicht, daß Gott die Erde nicht als einen Kloß gefunden und aus ihr dann die Dinge 
gemacht hat, sondern daß tatsächlich bis ins einzelne hinein das göttliche Wirken 
überall drinnen ist und gesucht werden muß. (GA 350, S. 304)“ (in Übereinstim-
mung mit Steiners monistischer Weltsicht, z. B. GA 4, S. 249f, GA 4a, S. 199-204). 
Das Weltendasein sieht für den modernen Menschen entgöttlicht aus. Um das Gött-
lich in der Natur zu finden bedarf es zunächst der Abwendung von der Natur, vom 
„Weltendasein“, und der Hinwendung zum Göttlichen im Gebet: das Göttliche in 
der Natur ist nicht mit Sinnesorganen zu finden, sondern zeigt sich erst, wenn man 
mit andachtsvoller Gebetshaltung an die Natur herantritt.  

Im Gebet zum lebendigen Wort kommen 
Wir haben in unserem heutigen Zivilisationszusammenhang nur das tote Wort, 
nicht das lebendige Wort. Wir haben nur die Handlungen, auch in den Men-
schenhandlungen, die Naturgesetzmäßigkeiten in sich enthalten. Wir haben we-



164 

der das lebendige Wort noch die vom göttlichen Willen durchtränkte Handlung. 
Zu beiden müssen wir kommen im Gebet und im Evangeliumlesen auf der einen 
Seite und im rechten Vollbringen des Opfers auf der anderen Seite. (Achter Vor-
trag, Dornach, 30. September 1921, vormittags, GA 343, S. 168) 

Das Brevier als meditativ geartetes, erkenntnisartiges 
Gebet 
Daher werde ich Ihnen bei Ihrer Anweisung hier wenigstens dem Prinzip nach 
übergeben müssen, was das Geheimnis eines Brevieraufbauens ist. Dieses be-
steht darin, daß wir zunächst ein Gebet haben für einen jeglichen Tag, ein inner-
lich meditativ geartetes Gebet für jeden Tag, das aber durchaus etwas Erkennt-
nisartiges hat für einen jeglichen Tag der Woche, daß wir in der Lage sind, die-
ses Gebet viergliedrig durch den Monat zu richten nach Osten, Westen, Süden, 
Norden, und daß wir fähig sind, es durch die zwölf Monate des Jahres hindurch-
zutragen, so daß ein wirklicher Jahreskreislauf daraus wird. Es muß daher ein 
Brevier so gebaut werden, daß sich rhythmisch wiederholen innere Erlebnisse 
durch das Brevier, die gegliedert sein werden wie die sieben Tage der Woche, 
die vier Wochen des Monats und die zwölf Monate im Jahr, und wir werden se-
hen, wie ein Brevier wird aufgebaut sein müssen, indem es beginnen wird mit 
demjenigen, das sich schließt an den Jahreslauf durch die Zwölf, das sich be-
zieht auf den Raum durch die Vier, und das sich bezieht auf den Tag durch sei-
nen wesentlichen Inhalt. Es wird der Inhalt der Tagesinhalt sein, es wird die 
Richtkraft dasjenige sein, was sich auf die Wochen bezieht, und es wird der 
Stimmungsgehalt dasjenige sein, was sich auf die zwölf Monate des Jahres be-
zieht. Anders ist nie ein Brevier geartet gewesen, und wenn Sie, meine lieben 
Freunde, den Willen haben, zu solchen Dingen überzugehen, dann müssen Sie 
eben auch durchaus sich dazu anschicken, sich ein Verständnis für diese Dinge 
zu erwerben. (Achtzehnter Vortrag, Dornach, 5. Oktober 1921, vormittags, 
GA 343, S. 389) 

Gebet an die Toten soll der Tendenz nach eine Brücke 
zu den Toten finden 
Es muß der Verkehr mit den Toten durchaus innerhalb des Seelischen bleiben. 
Dabei kann es sich nur darum handeln, daß immer nur dasjenige Gebet an die 
Toten zu richten ist, das die Tendenz hat, zu den Toten hin die Brücke zu finden, 
und daß auch die Meditation, die rituelle Handlung und so weiter so an die To-
ten gerichtet werden, daß man dadurch seelisch in Beziehung zu den Toten 



165 

 

kommt. Auf diese Weise ist sowohl der Welt gedient, in welcher die Toten sich 
befinden, als auch der Welt, in welcher die Lebenden sich befinden; das heißt 
diejenigen, die auf der Erde lebend sich befinden; denn gar manches, was die 
Menschen, ohne von dessen Ursprung eine wirkliche Vorstellung zu haben, in 
das Wort «genial» zusammenfassen, ist in Wirklichkeit eine Eingebung von To-
ten, die sich in die Gedanken der Menschen hineinfinden. (Dreiundzwanzigster 
Vortrag, Dornach, 7. Oktober 1921, nachmittags, GA 343, S. 491) 

Die ersten Sätze lassen noch die Frage offen, wie das mit den Toten seelisch in Be-
ziehung zu kommen gemeint ist. Soll man sich beispielsweise den Verstorbenen, wie 
er zu Lebzeiten war, besonders deutlich, auch empfindungsmäßig, in Erinnerung ru-
fen?  

Der letzte Satz legt nun nahe, dass die Welt doch nicht so „dicht“ gegenüber ei-
ner geistigen Welt ist, die jedoch im monistischen Sinn nicht als Gegenpol zur phy-
sischen Welt, sondern als höheres Wesensglied eines göttlich geistig-physischen 
Kosmos zu sehen ist. Was ist aber unter diesem Aspekt von den Aussagen in „Die 
Illusion eines Bezuges zwischen unserem Gebet und dem Göttlichen und seinen 
Willensimpulsen“ auf S. 152 und der anschließenden Diskussion zu halten? Wurde 
dort tatsächlich nur die Vorstellung einer Wirkung des Gebets auf den göttlichen 
Willen zurückgewiesen, nicht jedoch jedwede Wirkung? 

Das Gebet für einen Sterbenden ist sinnvoll 
Die zweite [Frage] ist, ob man bei einem Sterbenden, wenn er keine Empfin-
dung von dem hat, was zu ihm geredet wird, noch ein Gebet verrichten soll? Das 
sollte man ganz bestimmt tun! Ich bitte durchaus immer zu berücksichtigen, daß 
die Seele, die durchgeistete Seele des Menschen, ja da ist, und daß es durchaus 
nicht bloß darauf ankommt, ob dasjenige, was der Mensch aufnehmen kann, mit 
Hilfe des physischen Instrumentes geschieht, sondern es ist so, daß, wenn man 
zum Beispiel über einen Menschen einen Segensspruch spricht oder sonst in ir-
gendeiner Weise zu seiner Seele spricht, dieses durchaus auch dann geschehen 
kann, wenn man ganz sicher ist, der Betreffende kann es nicht aufnehmen. 
(Neunundzwanzigster Vortrag, Dornach, 10. Oktober 1921, nachmittags, 
GA 343, S. 637) 

Dieses Tauschgeschäft zwischen Sünde und 
Vaterunserbeten ist natürlich etwas Furchtbares 
Zum weiteren Fortgang der Messe ist dann noch zu sagen, daß, nachdem die 
Transsubstantiation vollzogen ist und die Kommunion noch bevorsteht, dann der 
richtige Ort in der Messe ist, um das Ritual, das wir vor drei Tagen probeweise 



166 

gelesen haben, zu unterbrechen und das Vaterunser einzuschalten. Es ist ja in 
bezug auf das Vaterunser bei allen Konfessionen in der neueren Zeit eine große 
Lässigkeit eingetreten. Das Vaterunser ist ursprünglich eigentlich ein Kompen-
dium wichtigster Weltenwahrheiten, gespiegelt durch das menschliche Gefühl. 
Im evangelischen Bekenntnis wird das Vaterunser in einer, ich möchte sagen 
durchaus nicht immer genügend vorbereiteten Art gesprochen. Denken Sie nur 
daran, welche Feierlichkeit vorliegt für das Sprechen des Vaterunsers, wenn die 
Transsubstantiation vorangegangen ist und das Vaterunser an dieser Stelle ein-
gefügt wird. Ich will nicht sagen, daß das Vaterunser deshalb von dem Gläubi-
gen nicht so oft wie immer möglich gebetet werden soll. Aber selbst das ein-
fachste individuelle Gebet, wie es das Vaterunser ist, wird – bei allen Fehlern 
des Römisch-Katholischen – von dem Gläubigen würdiger gebetet dadurch, daß 
der römische Katholik das Vaterunser hört an einer wichtigen Stelle der Messe. 
Das gibt der ganzen Stimmung, in der das Vaterunser gebetet wird, eine gewisse 
feierliche Nuance. Die katholische Kirche hat allerdings verstanden, diese feier-
liche Nuance bei den Gläubigen gründlich zu vertreiben, indem bei der Beichte, 
wenn ein Beichtkind seine Sünden dem Beichtiger bekannt hat, dieser ihm dann 
sagt: Bete zur Buße jeden Tag fünf Vaterunser. – Dieses Tauschgeschäft zwi-
schen Sünde und Vaterunserbeten ist natürlich etwas Furchtbares und entheiligt 
alles, was das Vaterunser an heiliger Färbung bekommt, wenn es während der 
Messe gehört wird und dadurch immer diesen feierlichen Grundton behält. Das, 
was in dieser Beziehung die katholische Kirche auch noch dadurch erreicht, daß 
sie ja in der dem Gläubigen nicht verständlichen lateinischen Sprache spricht, 
das können Sie, wenn Sie während der Messe das Vaterunser rezitieren, ersetzen 
durch die Gewalt, mit der das Vaterunser gesprochen wird, denn ein bloßes Her-
sagen des Vaterunsers entspricht eigentlich nicht dem Grandiosen, das in dem 
Vaterunser liegt. Obwohl hier auch nicht in der leisesten Art dafür Stimmung 
gemacht werden soll, daß irgend etwas an Magie Grenzendes getan werde – das 
hat ja die katholische Kirche erreicht durch die lateinische Sprache –, ist den-
noch zu sagen, daß die lateinische Sprache in einer gewissen Beziehung sich 
auch für ein unmagisches Wirken erweist als nuancierend die tiefen Wahrheiten 
des Vaterunsers, die niemals trivial werden sollten. Eine gewisse Berechtigung 
hat es ja, daß der Gebrauch der lateinischen Sprache solange fortgesetzt wurde 
zu gewissen Zwecken, die die Menschheit hinauslenken sollten aus dem Persön-
lichen. Aber heute muß das, was durch die lateinische Sprache im Vaterunser 
gegeben werden konnte, bei dem Vor-der-Gemeinde-Beten des Vaterunsers er-
setzt werden durch die Gewalt des Sprechens. Der Gläubige muß das Vaterunser 
bei der Kultushandlung, gerade weil es sein tägliches Gebet ist, in einer über das 
gewöhnliche Sprachmaß hinausgehenden Weise hören. Die lateinische Sprache 



167 

 

hat ja das Vaterunser so nachgebildet, daß es in einem gewissen Sinne ein Man-
tram ist: 

Oremus. Praeceptis salutaribus moniti et divina institutione 
formati, audemus dicere: 
 
Pater noster, qui es in coelis: 
sanctificetur nomen tuum: 
adveniat regnum tuum: 
fiat voluntas tua, sicut in coelo et in terra. 
Panem nostrum quotidianum da nobis hodie, 
et dimitte nobis debita nostra, 
sicut et nos dimittimus debitoribus nostris. 
Et ne nos inducas in tentationem. 
Sed libera nos a malo. 

 
Es muß von dem, was im lateinischen Vaterunser schon in einer mantrischen 

Weise da ist, wieder etwas übergehen in das Vaterunser, wenn es in der Messe 
an der Stelle zwischen der Transsubstantiation und der Kommunion gebetet 
wird. Wir werden ja bei der nächsten Messe-Probe diese Dinge noch einfügen in 
die Messe. (Dornach, Montag, 11. September 1922, nachmittags, GA 344, 
S. -87) 

Im Gebet begegnet der Mensch den Göttern 
Jedes Gebet hat im Grunde genommen diesen Sinn: Der Mensch bemüht sich, 
mit seinen Kräften hinaufzusteigen in die göttlich-geistige Region; er begegnet 
da den Göttern. Und indem er da das Wort intoniert, spricht nicht mehr er, son-
dern es spricht im Kultwort die sich offenbarende Gottheit; sie offenbart sich im 
Luftelement. Der Mensch fühlte sich von seinem eigenen Astralleib aus in dem-
jenigen, was die Kräfte der Luft beherrscht. (Zweiter Vortrag, Dornach, 6. Sep-
tember 1924, GA 346, S. 36) 

Die Bedeutung des Händefaltens beim Gebet 
Wenn wir in die ganz alten Menschheitszeiten gehen, meinetwillen nur bis in die 
Zeiten des Alten Testamentes, da haben die Priester, die in älteren Zeiten – ver-
zeihen Sie den ketzerischen Ausspruch – oftmals viel gescheiter waren als in der 
neueren Zeit, gesagt: Wir wollen die Menschen zum Selbstbewußtsein bringen. 
Da haben sie die Hände falten lassen. Das ist der Ursprung des Händefaltens: 



168 

sich selber berühren, um in sich das starke Ich zu finden, Wille zu entwickeln. 
Alles das sagt man ja heute nicht, weil man die Dinge nicht begreift. Heute sa-
gen die Priester den Menschen, sie sollen die Hände falten zum Gebet, aber sie 
sagen ihnen nicht, was es für eine Bedeutung hat. Es ist tatsächlich so. (Fünfter 
Vortrag, Dornach, 13. Dezember 1922, GA 348, S. 95f) 

Gebet wird wirkungslos bei übermäßigem 
Kartoffelgenuss 
Aber das göttliche Wirken ist nicht nur da, wo man Gebete gesprochen hat, oder 
wo über das Evangelium geredet wird, sondern in der ganzen Natur; das Geisti-
ge wirkt auch da drinnen. Wenn der Mensch die Geistigkeit nicht einläßt in sei-
nen Kopf, weil er ihn durch die Kartoffel zu stark in Anspruch nimmt, so ist es 
so, daß der Mensch beten kann. Sehr schön. Wenn er aber zuviel Kartoffeln ißt, 
so hat sein Gebet keinen Zweck mehr, denn er wird wiederum abgeleitet vom 
Geistigen. Aber das merken die Leute wiederum nicht. Ebenso merken sie es 
nicht, daß Gott die Erde nicht als einen Kloß gefunden und aus ihr dann die 
Dinge gemacht hat, sondern daß tatsächlich bis ins einzelne hinein das göttliche 
Wirken überall drinnen ist und gesucht werden muß. (Sechzehnter Vortrag, 
Dornach, 22. September 1923, GA 350, S. 304) 

Bezüglich des Kartoffelgenusses stellt sich die Frage, was „zuviel“ ist. Um den 
Rahmen dieses Buches nicht zu sprengen, hier nur ein Hinweis: Da Steiner an zahl-
reichen Stellen immer nur von einem „zuviel“ (GA 302a, S. 115, GA 316, S. 40f, 
GA 352, S. 57-59) bzw. „übermäßig“ (GA 225, S. 191, GA 350, S. 297, GA 352, 
S. 59) an Kartoffelnahrung spricht, geht es nicht um einen völligen Verzicht auf 
Kartoffel. In GA 310, S. 131-132 wird deutlich, dass es individuell verschieden ist, 
wo das „Zuviel“ liegt und dass es sich in einem konkreten Fall nur um die Redukti-
on auf eine „geringere Menge Kartoffelsubstanz“ handelt.  

 

„Der Kartoffelgenuß darf nur so weit gehen, daß er in uns anregt das Ge-
hirnmäßige, das Kopfmäßige. Aber man darf gerade den Kartoffelgenuß nicht 
übertreiben.“ (Achter Vortrag, Koberwitz, 16. Juni 1924, GA 327, S. 215) 

Die Chinesen kannten das nicht, was man ein Gebet 
nennt 
Und sie richteten auf Erden alles so ein, wie es ihnen oben bei den Sternen er-
schien. Und das alles machten sie, ohne daß sie beteten. Die Chinesen kannten 
das nicht, was man ein Gebet nennt. Das taten sie, ohne daß sie im Grunde so 
etwas hatten, was später ein Kultus war. Sie richteten sich dasjenige, was man 



169 

 

ihr Reich nennen konnte, so ein, daß es ein Abbild des Himmels war. Man kann 
das noch nicht Staat nennen; das ist ein Unfug, den die heutigen Menschen trei-
ben. Aber sie richteten sich dasjenige, was auf Erden war, so wie ein Abbild 
desjenigen ein, was ihnen am Sternenhimmel erschien. (Fünfter Vortrag, Dor-
nach, 12. Juli 1924, GA 354, S. 80) 

Auch die alten Griechen kannten das Gebet nicht (S. „Im Gebet muss gesucht wer-
den, Realitäten zu erfassen“ auf Seite 159) 

Das «Vater-unser» der Erkenntnis, gegenüber dem 
«Vater-unser» des Erlösungsflehens 
Dann wird das ewige Gebet, das im Mikrokosmos erklingt als das «Vater-unser» 
und das den Evangelien eingereiht ist, uns entgegendringen aus dem Fünften 
Evangelium als das «Vater-unser» der Erkenntnis, gegenüber dem «Vater-
unser» des Erlösungsflehens. Was das Erlösungsflehen im vierten, das ist die 
Erkenntnis im fünften Zeitraum. Wenn die Menschheit im fünften Zeitraum die 
Erkenntnis des Spirituellen nicht aufnehmen würde, so könnte es sein, daß sie 
verdorren müßte, daß an Stelle des Glaubens, der Befriedigung des Spirituellen, 
der Unglaube, die Leerheit tritt … (III. ordentliche Generalversammlung des 
Johannesbau-Vereins, Basel, 22. September 1913, D 8, S. 33) 

Mögliche Gefahren durch das Gebet für Verstorbene 
[Frage:] Werden durch Gebete für Verstorbene auch dämonische Geister ange-
zogen, welche den Fürbittenden schaden können? 

[Dr. Steiner:] Das kann nicht eintreten, wenn das Gebet für den Verstorbenen in 
einem guten Willen vollzogen wird. Wenn dämonische Geister angezogen wer-
den, rührt das davon her, daß der Mensch selber die Anziehungskraft für solche 
Geister in seinem eigenen Wesen, seinen Seelenkräften, hat. 

 

[Frage:] Wie verhielt es sich mit der Seherin von Prevorst, die mit dämonischen 
Geistern zu tun hatte? Wurden diese durch ihr Gebet angezogen? 

[Dr. Steiner:] Ich dachte an die Menschenseelen im normalen Leben. Natürlich 
gewinnt die Sache eine ganz andere Gestalt, wenn solche Menschen sich mit den 
Toten befassen, die etwas an sich haben, was sie mit überphysischen Wesen 
durch ihre eigene Wesenheit in Zusammenhang bringt. Für solche Menschen, 
muß man aber sagen, handelt es sich niemals darum, daß den Toten geschadet 
werden kann, wenn das Gebet in gutem Willen vollbracht wird. Trotz allem Ed-



170 

len und Schönen, das in der Seherin von Prevorst war, muß man aber in Betracht 
ziehen, daß Anziehungen in Hülle und Fülle da waren für dämonische Wesen-
heiten; die kamen herbei, weil das Gebet durch eine Seherin verrichtet wurde, 
die benutzten die Gelegenheit. Das hängt dann nicht am guten Willen, das hängt 
an der Persönlichkeit. (Fragenbeantwortung zum Vortrag, gehalten in München, 
10. März 1913, D 41, S. 20-21; der Hauptvortrag findet sich in GA 140) 

Im Pater noster sollen Gefühls- und Willensform 
verbunden sein 

Am gleichen Tage gab er noch eine neue Art an, das Pater noster sinnvoll auszudrü-
cken, so daß man «Gefühls- und Willensform in diesem Gebet verbinden müsse». 
(Erna van Deventer: Erinnerungen zu einer persönlichen Aussprache am 8. März 
1915, D 75/76, S. 41) 

Das Vaterunser ist das wirksamste der Gebete 
Das Vaterunser als tägliches Gebet ist im höchsten Grade geeignet, okkulte 
Kräfte zu entwickeln. Es ist das wirksamste der Gebete. Je mehr Achtung und 
Hingebung man für dieses Gebet hat, desto besser ist es für eine Bewußtseins-
seele. Wenn der Mensch es betet, so liegen – auch wenn er gar nichts davon 
weiß – doch dem Gebet die Kräfte zugrunde, die die Ursprungskräfte des Men-
schen sind. Derjenige, der die Menschen dies Gebet lehrte, mußte diese Kräfte 
kennen. Wer es gebraucht, kann unbewußt diese Kräfte in sich leben haben. Der 
Respekt vor diesem Gebet wächst immer mehr, je mehr man hineinkommt. Es 
kommen dann Zeiten, wo man wegen der Hoheit des Vaterunser es sich nicht zu 
gestatten wagt, das ganze Vaterunser an einem Tag zu beten, da man von dem 
Zusammenwirken der sieben Bitten eine so große Vorstellung bekommt, daß 
man sich nicht für würdig hält, jeden Tag dies größte Initiationsgebet in seinem 
Herzen zu entfalten. 

[Redaktionelle] Nachbemerkung: Siehe auch die Fragenbeantwortung im 
Anschluß an den am 2. September 1906 in Stuttgart gehaltenen Vortrag in «Vor 
dem Tore der Theosophie», GA 95, S. 154, «Wie stellen Sie sich zum Vaterun-
ser?» (Fragenbeantwortung zu: Über das Vaterunser, Kristiania (Oslo), 12. Juni 
1912, D 110, S. 25) 

Ist Wunscherfüllung durch andächtiges Beten möglich? 
Frage: Können einem durch andächtiges Beten Wünsche gewährt werden? 



171 

 

Rudolf Steiner: Das Gebet sollte eigentlich sein eine Verneigung der Seele vor 
der die Welt durchlebenden und durchwebenden göttlichen Geistigkeit. Das Ge-
bet verliert eigentlich seinen Sinn, wenn es egoistisch ist. Und nur das Gebet ist 
berechtigt, welches in die Worte des Urgebets ausklingt: «Aber nicht mein, son-
dern Dein Wille geschehe.» Durch den Nachsatz wird dem Gebet die richtige 
Stimmung verliehen. Dann ist es ein richtiges Gebet, wenn es nicht egoistisch 
ist. Sonst würden sich gleich praktische Widersprüche ergeben. Denn was sollte 
der Gewährer von Wünschen tun, wenn zum Beispiel ein Bauer um Trockenheit 
bittet, ein anderer in derselben Gegend um Regen, damit seine Saat aufsprießt? 
Oder wenn von zwei Heeren, die beide sicher ganz gewiß den Wunsch haben zu 
siegen, das eine um Sieg bittet und das andere auch? Also nicht egoistisch im 
Gebet sein! Daher hat die Frage keine rechte Bedeutung, ob Wünsche gewährt 
oder nicht gewährt werden können, denn ein richtiges Beten kann nicht erwar-
ten, daß Wünsche gewährt werden. Ich weiß, daß das Anstoß erregt bei vielen 
Seelen, aber man sollte nur auf die Natur der Sache eingehen und man wird 
dann schon finden, daß die Dinge wirklich so liegen.  

[Redaktionelle] Nachbemerkung: Siehe auch die Fragenbeantwortung im 
Anschluß an den in Berlin gehaltenen Vortrag vom 20. Oktober 1904 in «Ur-
sprung und Ziel des Menschen. Grundbegriffe der Geisteswissenschaft», GA 53, 
S. 88, «Hat das Gebet nach der theosophischen Anschauung eine Berechti-
gung?» (Über das Beten, München, 11. März 1913, D 110, S. 25f) 



172 

II Andacht 
Es werden nur jene Stellen zitiert, die mir geeignet erschienen, ein zusätzliches Licht 
auf das Thema „Gebet” zu werfen.  

Andacht im Dienste der Entwicklung 
Schwinden muß beim Geheimschüler eine jegliche Neugierde. Er muß sich so-
viel wie möglich das Fragen abgewöhnen über Dinge, die er nur zur Befriedi-
gung seines persönlichen Wissensdranges wissen will. Nur das soll er fragen, 
was ihm zur Vervollkommnung seiner Wesenheit im Dienste der Entwickelung 
dienen kann. Dabei soll in ihm aber die Freude, die Hingabe an das Wissen in 
keiner Weise gelähmt werden. Auf alles, was zu solchem Ziele dient, soll er an-
dächtig hinhorchen und jede Gelegenheit zu solcher Andacht aufsuchen. (Prakti-
sche Gesichtspunkte. GA 10 S. 93) 

Andacht, um das zu lernen, was man noch nicht weiß 
Wer in eine Geheimschulung sich einläßt, muß sich klarmachen, daß durch sie 
gebaut und nicht zerstört werden soll. Er soll daher den Willen zur ehrlichen, 
hingebungsvollen Arbeit, nicht zur Kritik und zum Zerstören mitbringen. Er soll 
der Andacht fähig sein, denn man soll lernen, was man noch nicht weiß. Man 
soll andächtig zu dem blicken, was sich erschließt. Arbeit und Andacht: das sind 
Grundgefühle, die von dem Geheimschüler gefordert werden müssen. Mancher 
wird erfahren müssen, daß er in der Schulung nicht vorwärtskommt, trotzdem er, 
nach seiner Ansicht, rastlos tätig ist. Es kommt davon her, daß er die Arbeit und 
Andacht nicht im rechten Sinne erfaßt hat. Diejenige Arbeit wird den geringsten 
Erfolg haben, die um dieses Erfolges willen unternommen wird, und dasjenige 
Lernen wird am wenigsten vorwärtsbringen, das ohne Andacht verläuft. Die 
Liebe zur Arbeit, nicht zum Erfolg, bringt allein vorwärts. Und wenn der Ler-
nende gesundes Denken und sicheres Urteilen sucht, so braucht er sich nicht 
durch Zweifel und Mißtrauen die Andacht zu verkümmern. 

Man braucht nicht zu sklavischer Abhängigkeit im Urteilen zu kommen, 
wenn man einer Mitteilung, die man empfängt, nicht zuerst die eigene Meinung, 
sondern eine ruhige Andacht und Hingabe entgegenbringt. Diejenigen, welche 
in der Erkenntnis einiges erlangt haben, wissen, daß sie nicht dem eigensinnigen 
persönlichen Urteile, sondern dem ruhigen Hinhorchen und Verarbeiten alles 
verdanken. – Man soll stets im Auge behalten, daß man das nicht mehr zu lernen 
braucht, was man schon beurteilen kann. Will man also nur urteilen, so kann 
man überhaupt nicht mehr lernen. In der Geheimschulung kommt es aber auf 



173 

 

das Lernen an. Man soll da ganz und gar den Willen haben, ein Lernender zu 
sein. Kann man etwas nicht verstehen, dann urteile man lieber gar nicht, als daß 
man verurteile. Man lasse sich dann das Verständnis für eine spätere Zeit. – Je 
höher man die Stufen der Erkenntnis hinansteigt, desto mehr hat man dieses ru-
hige, andächtige Hinhorchen nötig. Alles Erkennen der Wahrheit, alles Leben 
und Handeln in der Welt des Geistes wird auf höheren Gebieten subtil, zart im 
Vergleich mit den Verrichtungen des gewöhnlichen Verstandes und des Lebens 
in der physischen Welt. Je mehr sich die Kreise des Menschen erweitern, desto 
feiner werden die Verrichtungen, die er vorzunehmen hat. – Weil dies so ist, 
deshalb kommen die Menschen in bezug auf höhere Gebiete zu so verschiede-
nen «Ansichten» und «Standpunkten». Allein, es gibt auch über höhere Wahr-
heiten in Wirklichkeit nur eine Meinung. Man kann zu dieser einen Meinung 
kommen, wenn man sich durch Arbeit und Andacht dazu erhoben hat, die 
Wahrheit wirklich zu schauen. Nur derjenige kann zu einer Ansicht kommen, 
die von der einen wahren abweicht, der, nicht genügend vorbereitet, nach seinen 
Lieblingsvorstellungen, seinen gewohnten Gedanken usw. urteilt. Wie es nur 
eine Ansicht über einen mathematischen Lehrsatz gibt, so auch über die Dinge 
der höheren Welten. (Die Bedingungen zur Geheimschulung. GA 10, 
S. 112-113) 

Das griechische Drama sollte die eingeflößte Andacht 
zum Ausdruck bringen 
Bei den Griechen entwickelte sich das Drama aus den musikalisch–religiösen 
Kulten, aus der Dionysos-Verehrung. Ihnen kam es nicht auf Darstellung äusse-
rer Begebenheiten an, sondern auf den Ausdruck der Andacht, die ihnen die Rat-
schlüsse der Götter einflößten, welche jene Begebenheiten herbeigeführt haben. 
Ihre Andacht, ihre religiöse Stimmung wollten sie in der Dichtung ausströmen 
lassen; nicht verkörpern, was sie beobachtet hatten. (Zur dramatischen Technik 
Ibsens, GA 29, S. 114) 

Stifters Werk durchdrungen von Andacht 
Mit der Phantasie eines Malers schilderte Adalbert Stifter die Naturdinge und -
Vorgänge. Seine «Studien» (1844–50) und die «Bunten Steine» (1853) sind 
Landschaftsbilder in Worten, durchdrungen von einer stillen Andacht gegenüber 
den herrlichen Schöpfungen der Natur und mit einer rührenden Hingabe an die 
geringsten Einzelheiten gezeichnet. (Literatur und das geistige Leben im XIX. 
Jahrhundert. 1840 – 1871, GA 33, S. 64) 



174 

Aus Wille und Liebe zum Unbekannten entsteht 
Andacht 
So kann der Wille entwickeln die Ergebenheit in das Unbekannte, das Gefühl 
kann entwickeln die Liebe zum Unbekannten; und wenn sich beide vereinigen, 
Ergebenheit des Willens in das Unbekannte und Liebe zu diesem Unbekannten, 
dann entsteht durch ihre Vereinigung dasjenige, was wir im wahren Sinne des 
Wortes Andacht nennen. Und wenn Andacht die Vereinigung ist, die Durch-
dringung ist, die gegenseitige Befruchtung ist von Liebe zum Unbekannten und 
Ergebenheit in das Unbekannte, dann wird diese Andacht sein der vereinigte 
Anstoß, der uns hineinführen kann in dieses Unbekannte, damit das Denken sich 
seiner bemächtigen kann. So wird Andacht zum Erzieher der Bewußtseinsseele. 
Denn wenn diese Bewußtseinsseele hinstrebt nach dem, was ihr zunächst ver-
borgen ist, so kann man auch im gewöhnlichen Leben von Andacht sprechen. 
Steht der Mensch einem Unbekannten gegenüber, das er noch nicht umfassen 
kann, gedanklich noch nicht erreichen kann, trotzdem es ein äußerlich Wirkli-
ches ist, so kann man davon sprechen, daß er dem Unbekannten sich nähert in 
Liebe und Ergebenheit. Niemals wird die Bewußtseinsseele zu einem Wissen 
kommen auch über ein äußeres Ding, wenn sie sich diesem Ding nicht mit Liebe 
und Ergebenheit nähert, denn unsere Seele geht vorüber an den Dingen, denen 
sie sich nicht nähert mit Liebe und Ergebenheit oder, mit anderen Worten, in 
Andacht. Diese ist der Führer zur Erkenntnis, zum Wissen des Unbekannten. 
Liebe und Ergebenheit sind es schon im gewöhnlichen Leben, sie sind es insbe-
sondere da, wo die Welt des Übersinnlichen in Betracht kommt. (Die Mission 
der Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909, GA 58, S. 125) 

Selbsterziehung durch Andacht 
Wenn wir gesehen haben, daß das Ich sich immer mehr und mehr herausarbeitet, 
immer kräftiger und kräftiger wird durch die Überwindung gewisser Seelenei-
genschaften, wie zum Beispiel des Zornes, durch die Pflege anderer Seelenei-
genschaften, wie des Wahrheitssinnes, so müssen wir sagen, daß mit diesen Ei-
genschaften die Selbsterziehung des Ich nicht aufhört; hier beginnt die Erzie-
hung durch die Andacht. Der Zorn will überwunden, abgestreift werden; der 
Wahrheitssinn soll das Ich durchströmen. Die Andacht soll aus dem Ich heraus-
strömen und zu dem Ding hinströmen, das erkannt werden soll. So hebt sich das 
Ich aus der Empfindungs- und Verstandesseele heraus durch Überwindung des 
Zornes und anderer Affekte und durch die Pflege des Wahrheitssinnes, so läßt es 
sich heranziehen zur Bewußtseinsseele immer mehr und mehr durch die An-
dacht. (Die Mission der Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909, GA 58, S. 126) 



175 

 

Andacht und Ergebenheit darf nicht zu Ichverlust führen 
Wenn es sich darum handelt, weiter hinauf zu schreiten zu dem Wissen von dem 
Unbekannten und Übersinnlichen, wenn die Andacht zur Selbsterzieherin ge-
macht wird, da liegt stark die Gefahr nahe, daß dieses Ich, dieses Selbst des 
Menschen, sich verlieren könnte. Vor allen Dingen kann es sich dadurch verlie-
ren, daß des Menschen Wille in steter Ergebenheit der Welt sich gegenüberstellt. 
Ergebenheit bewirkt zuletzt, wenn sie immer mehr und mehr überhand nimmt, 
daß das Ich aus sich hinaus schreitet, daß es ganz aufgeht in dem andern, dem es 
ergeben ist, daß es in dem andern sich verliert. So kann sich das Ich nicht mehr 
in dem andern finden; denn man muß das Ich hinausdrängen in das andere, wenn 
man es draußen finden will. [...] Das Ich kann sich seelisch verlieren, wenn es 
nicht mehr die Kraft hat, wenn es nicht mehr mächtig genug ist, den Willen sel-
ber zu lenken und auszustreuen die eigene Wesenheit in den Willen hinein, 
wenn es sich in den anderen verliert durch die Ergebung. Dieses insbesondere 
würde das Extrem sein dessen, was man nennt Abtötung des eigenen Willens. 
Wenn der Wille des eigenen Selbstes abgetötet wird, dann will der Mensch nicht 
mehr selber, dann hat er den Willen zum Verzicht auf eigenes Handeln gebracht; 
dann will das andere oder der andere, dem man ergeben ist, dann hat man sich 
selbst verloren. Und wenn dieser Zustand überhand nimmt, kann er, im Gegen-
satz zur körperlichen Ohnmacht, ein bleibender Ohnmachtszustand der Seele 
werden. Nur das vom Ich durchglühte Ergebenheitsgefühl, die Ergebenheit, in 
die man sich hinein versenkt und das Ich mitnimmt, nur die kann zum Heile sein 
für die menschliche Seele. (Die Mission der Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909, 
GA 58, S. 127-128) 

Der Wille zum Denken über dasjenige, dem man 
ergeben ist 
Es muß, mit anderen Worten, vorhanden sein der Wille zum Denken über dasje-
nige, dem man ergeben ist. Überhaupt in dem Augenblick, wo der Ergeben-
heitswille den Willen zum Denken verliert, ist er der Gefahr ausgesetzt, sich 
selbst zu verlieren; ein Wille, der von vornherein prinzipiell verzichten würde, 
über sein Objekt der Ergebung zu denken, könnte zu einem Extrem führen, zur 
bleibenden Ohnmacht der menschlichen Seele. (Die Mission der Andacht, Ber-
lin, 28. Oktober 1909, GA 58, S. 129) 



176 

Die richtige Andacht kann nie in die Irre gehen 
Die richtige Andacht, in welcher Form sie auch immer die Seele durchsetzt und 
durchglüht – sei es in der Gebets- oder in anderer Form –, kann nie in die Irre 
gehen; dasjenige lernt man am besten kennen, zu dem man zuerst in Andacht, 
das heißt in Liebe und Hingebung erglüht war. – Und eine gesunde Erziehung 
wird insbesondere berücksichtigen müssen, welche Kraft in bezug auf die Ent-
wickelung der Seele ihr der Impuls der Andacht geben kann. Dem Kind ist ein 
großer Teil der Welt unbekannt; will man es in der besten Weise zum Erkennen 
und Beurteilen des ihm Unbekannten anleiten, so erweckt man die Andacht zu 
diesem Unbekannten; und nie wird man sich täuschen darin, daß eine richtig ge-
leitete Andacht wirklich zu dem in der Welt führt, was wahre Lebenserfahrung 
auf allen Gebieten genannt werden kann. (Die Mission der Andacht, Berlin, 28. 
Oktober 1909, GA 58, S. 132-133) 

Andacht ist die Selbsterziehung der Seele von den 
dunklen Trieben und Instinkten 
Andacht ist die Selbsterziehung der Seele von den dunklen Trieben und Instink-
ten, von den Begierden und Leidenschaften des Lebens zu den moralischen 
Idealen des Lebens. Andacht ist etwas, was wir wie einen Keim in die Seele hin-
einsäen: und er geht auf. (Die Mission der Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909, 
GA 58, S. 137) 

Liebe und Ergebenheit sind die beiden Teile der 
Andacht 
Liebe ist ein Teil der Andacht, und Ergebenheit ist der andere Teil der Andacht. 

[…] So sind Liebe und Ergebenheit die richtigen Führer hinauf zum Unbekann-
ten, und die Erzieher der Seele aus der Verstandesseele zur Bewußtseinsseele. 
Erzieht die Überwindung des Zornes die Empfindungsseele, der Wahrheitssinn, 
das Wahrheitsstreben unsere Verstandesseele, so erzieht die Andacht unsere 
Bewußtseinsseele. (Die Mission der Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909, GA 58, 
S. 139-140) 



177 

 

Es muß mit der Pflege der Andacht die Pflege eines 
gesunden Selbstgefühls einhergehen 
Wir können uns zwar, aber wir brauchen uns nicht zu verlieren. Darauf kommt 
es an; und das darf insbesondere dann nicht vergessen werden, wenn der An-
dachts-Impuls auf die Erziehung angewandt wird. Es darf keine blinde, unbe-
wußt wirkende Andacht herangezogen werden. Es muß mit der Pflege der An-
dacht die Pflege eines gesunden Selbstgefühls einhergehen. (Die Mission der 
Andacht, Berlin, 28. Oktober 1909, GA 58, S. 140f) 

Andacht gegenüber dem Göttlichen aus Reue und 
Scham über sich selber 
Wenn so die Seele – sei es im Urteil oder in Reue und Scham über sich selber – 
das Mächtige im Strom aus der Vergangenheit in sich hineinfließen fühlt, dann 
erzeugt sich das, was man nennen könnte die Andacht gegenüber dem Göttli-
chen, das uns aus der Vergangenheit anschaut. Und diese Andacht gegenüber 
dem Göttlichen, das uns aus der Vergangenheit anschaut, das wir ahnen können 
als etwas, was auf uns wirkt, dem wir aber mit unserm Bewußtsein nicht ge-
wachsen sind, erzeugt die eine Gebetsstimmung – denn es gibt zwei Gebets-
stimmungen –; jene Gebetsstimmung, die wir bezeichnen können als diejenige, 
welche zur Gottinnigkeit führt. (Berlin, 17. Februar 1910,:GA 59, S: 112) 

Andacht ist der beste Weg zur Erkenntnis 
Eine ganz andere Wirkung wiederum hat jene Seeleneigenschaft, welche eben-
falls in der Jugend auftritt: die Andacht. Sie besteht darin, daß der Mensch sich 
ein Gefühl aneignet für das, was er noch nicht durchschauen kann. Zorn ist ein 
Ablehnen, Andacht ein Hinaufschauen zu dem, was man noch nicht überschauen 
kann, ein Hinblicken auf dasjenige, dem man noch nicht gewachsen ist. Nie-
mand kann zur Erkenntnis kommen, der nicht das über ihm Stehende in Andacht 
verehren kann. Andacht ist der beste Weg zur Erkenntnis. Die Menschen wür-
den niemals zur Erkenntnis kommen, wenn sie nicht vorher aus dunklem Hin-
tergrunde hervor jene geistigen Mächte verehrt hätten, die über ihnen stehen. 
Andacht ist eine Kraft, die zu dem hinaufführt, was man erringen will. Deshalb 
ist es im Grunde nötig, daß Andacht entwickelt werde. Der Mensch, der im spä-
teren Leben zurückschauen kann auf viele Momente der Andacht, der wird mit 
Seligkeit auf sie zurückblicken. (Fragen des Karmagesetzes, St. Gallen, 21. No-
vember 1909, GA 108, S. 100f) 



178 

Andacht ist der Grund von segnender Kraft in späteren 
Lebensjahren 
Andacht ist der Grund, ist die karmische Ursache von segnender Kraft in späte-
ren Lebensjahren, in der zweiten Hälfte des Lebens. Jene Kraft, die ausfließt und 
uns fähig macht, den anderen Menschen ein Tröster zu sein, sie ist durch nichts 
anderes errungen als durch andächtige Stimmung in der Jugend. (Fragen des 
Karmagesetzes, St. Gallen, 21. November 1909, GA 108, S. 101) 

Vgl. dazu mehrere Vorträge im Kapitel „Gebet“, wo die segnende Kraft im Alter auf 
das Beten in der Kindheit zurückgeführt wurde. Aufgrund dieser Stelle hier ist nicht 
das Gebet selbst, sondern die dabei vorausgesetzte Andacht die entscheidende Kom-
ponente. 

Andacht und Gebet verwandeln unbewusst Äther- und 
Astralleib 
Darin ist das Wesentliche der Meditation zu sehen, daß sie durch das Prinzip der 
Wiederholung in den Astralleib nicht allein, sondern in den Ätherleib hinein 
wirkt. 

[...] 

So lernen wir die vier niederen Glieder des Menschen kennen und die drei 
höheren Glieder, welche Umwandlungsprodukte sind der drei niederen Leiber 
durch die Arbeit des Ich. Es besteht bei dieser Bearbeitung der drei unteren 
Glieder ein beträchtlicher Unterschied: dieselbe geschieht bewußt oder unbe-
wußt. Unbewußt, das heißt ohne daß der betreffende Mensch es weiß, durch das 
Betrachten und In-sich-Aufnehmen künstlerischer Werke, Bilder und so weiter, 
durch hingebende Andacht und Gebets Verrichtungen. Es sind sich aber die 
Menschen dessen nicht bewußt, daß sie an ihrem Äther- und Astralleib arbeiten; 
das bewußte Arbeiten daran beginnt verhältnismäßig spät. Wir haben also zu 
unterscheiden ein bewußtes und ein unbewußtes Arbeiten des Menschen an den 
unteren Wesensgliedern. Es besteht der menschliche Astralleib aus zwei Gliede-
rungen: einem unbewußten und einem bewußten Teil. Den Teil des Astralleibes, 
der vom Ich aus in unbewußter Weise durchgearbeitet wurde, nennt man die 
Empfindungsseele; diese ist beim Menschen heute fertig durchgebildet. Was un-
bewußt am Ätherleib vom Ich aus bearbeitet wurde, das ist die Verstandesseele. 
Was im physischen Leibe unbewußt seit langer Zeit umgearbeitet worden ist, 
das ist die Bewußtseinsseele. So unterscheiden wir also am Menschen den phy-
sischen Leib, den Ätherleib, den Astralleib und das Ich, und von diesem als vom 
Astralleib unbewußt Umgearbeitetem die Empfindungsseele; vom Ätherleib die 



179 

 

Verstandesseele; vom physischen Leib die Bewußtseinsseele. (Das Wesen des 
Menschen. Dritter Vortrag, Budapest, 5. Juni 1909, GA 109, S. 181f) 

Durch unbewusste Arbeit des Ich am physischen Leib, Äther- und Astralleib entste-
hen Bewusstseins-, Verstandes- und Empfindungsseele, durch bewusste Arbeit des 
Ich an den drei niederen Leibern entstehen Atman (Geistesmensch), Buddhi (Le-
bensgeist) und Manas (Geistselbst) 

Unsichtbar segnend und wohltuend durch Andacht in 
der Jugend  
Andacht in der ersten Lebenshälfte verwandelt sich nun wieder in eine ganz be-
sondere Lebenseigenschaft in der zweiten Hälfte. Wir haben wohl alle schon 
von Persönlichkeiten gehört, die durch das, was sie sind, etwas wie eine Wohltat 
sind für ihre Umgebung. Sie brauchen gar nicht etwas Besonderes zu reden, sie 
brauchen nur da zu sein. Es ist, wie wenn durch die ganze Art und Weise ihres 
Wesens etwas Unsichtbares von ihnen ausströmte und sich den anderen Seelen 
mitteilte. Ihre ganze Art wirkt wohltuend und beseligend auf die Umgebung. 
Wem verdanken solche Menschen diese Kraft, durch ihre seelischen Eigenschaf-
ten wohltuend auf ihre Umgebung zu wirken? Dem Umstande verdanken sie es, 
daß sie in der Jugend haben erleben dürfen ein Leben der Andacht, daß sie viel 
Andacht gehabt haben in der ersten Lebenshälfte. Andacht in der ersten Lebens-
hälfte verwandelt sich in die Kraft, unsichtbar segnend und wohltuend zu wirken 
in der zweiten Lebenshälfte. (Zweiter Vortrag, Berlin, 22. Dezember 1909, 
GA 116, S. 45f) 

Vgl. dazu die Kapitel „Der Zusammenhang zwischen Beten und Segnen“ weiter 
oben auf Seite 146 – 149.  

In der Geisteswissenschaft klingt Erkenntnis in 
andächtige Stimmung aus 
In unserer Zeit, wo man sich so wenig bewußt ist, daß allem Materiellen ein 
Geistiges zugrunde liegt, wird man auch leichten Herzens glauben, diese oder 
jene Atemübungen vorschreiben zu können. Wenn man aber weiß, daß allem 
Physischen ein Geistiges zugrunde liegt, dann wird man auch zu der Erkenntnis 
kommen, daß zu den edelsten Offenbarungen des Geistigen im Physischen die 
Modifikation des menschlichen Atmungsprozesses gehört und daß das Eingrei-
fen in den Atmungsprozeß nur verbunden sein kann mit einer Stimmung der 
Seele, die wie eine gebetartige ist. Wer in den Atmungsprozeß eingreifen will, 
darf dies nur tun aus der Erkenntnis heraus, daß dem Schüler Erkenntnis Gebet 



180 

wird, daß er sich erfüllt mit tiefer Andacht. Anders sollten überhaupt nicht An-
weisungen gegeben werden für diese verantwortungsvollsten Dinge. Der Erken-
nende wird ein Andächtiger, der sich erfüllt mit der Gnade derjenigen Wesen-
heiten, denen wir uns zwar nähern, zu denen wir aber heute noch hinaufsehen 
müssen, weil sie ihre Weisheit heruntersenden aus Höhen des Makrokosmos, die 
höher sind, als wir mit unserem gewöhnlichen Wissen erfassen können. Das ist 
es, was sich ergibt aus der Geisteswissenschaft als ein letztes Resultat, daß sie 
ausklingt wie ein selbstverständliches Gebet: 

 

Gottes schützender segnender Strahl 
Erfülle meine wachsende Seele, 
Daß sie ergreifen kann 
Stärkende Kräfte allüberall. 
Geloben will sie sich, 
Der Liebe Macht in sich 
Lebensvoll zu erwecken, 
Und sehen so Gottes Kraft 
Auf ihrem Lebenspfade 
Und wirken in Gottes Sinn 
Mit allem, was sie hat. 

 
Geisteswissenschaft soll den ganzen Menschen in die höheren Welten füh-

ren, nicht nur den denkenden, sondern auch den fühlenden und den wollenden 
Menschen. Wir können über die Welt nachdenken, aber wenn wir nur denken, 
bleiben wir bei aller Erkenntnis kalt und gleichgültig. Vielmehr sollen die Er-
kenntnisse der höheren Welten in uns Gefühle auslösen, und je höher der 
Mensch befähigt ist hinaufzublicken, um so tiefer erwachen in ihm die Impulse 
des Fühlens, die Impulse zum Handeln, die Impulse dazu, den großen Ideen, 
welche uns aus den geistigen Welten herunterleuchten, nachzuleben. Wir wer-
den andächtig, betend; das Fühlen wird andächtig, das Wollen gottinnig, wenn 
wir der geistigen Erkenntnis folgen. Denn wer die Wahrheit so erkennt, daß er 
sie fühlt, der wird dabei nicht stehenbleiben, er wird ganz von selbst, ohne jeden 
Zwang, auch das wollen und tun, was er für richtig und wahr erkannt hat. Und 
das ist der Prüfstein. Wer nur als Geisteserkennender dasteht, aber trotzdem 
gleichgültig ist in seinem Fühlen und Wollen, auf den hätte die Geisteswissen-
schaft nicht in der richtigen Weise gewirkt. 

Geisteswissenschaft hat ihren Prüfstein darin, daß die Erkenntnis ausklingt 
in andächtige Stimmung und daß der Mensch in seinen Willen aufnimmt und 
handelnd erfüllt, was er als richtig erkannt hat. Wo die Erkenntnisse der Geis-



181 

 

teswissenschaft in diesem Sinne wirken, da geht wahrhaftig im Menschen eine 
Geistessonne auf, die ihn von innen durchwärmt und durchleuchtet. (Elfter Vor-
trag, Wien, 31. März 1910, GA 119, S. 282-284) 

Wie kommt es zur Fähigkeit der Andacht 
Warum ist die Inbrunst des Glaubens, der Enthusiasmus, warum ist in diesem 
oder jenem Menschen geradezu ein Genie für religiöse Andacht, für Hinordnung 
der Gedanken nach der übersinnlichen Welt? – wenn man sich diese Fragen 
stellt, dann bekommt man eine merkwürdige Antwort. Geht man zurück bei sol-
chen gläubigen Naturen, bei denen vielleicht der Glaube als wichtige Tatsache 
ihres Lebens sogar erst im späteren Lebensalter auftritt, zu früheren Inkarnatio-
nen, so findet man die merkwürdige Tatsache, daß dies Individualitäten sind, die 
in früheren, in vorhergehenden Inkarnationen Wissende waren. Das Wissen ih-
rer vorhergehenden Inkarnation, das rationelle Element der Vernunft der frühe-
ren Inkarnation hat sich gerade in das Glaubenselement der gegenwärtigen In-
karnation verwandelt. Da haben wir eine jener merkwürdigen karmischen Tatsa-
chen, die sich neben eine andere Tatsache so sonderbar hinstellt: Wenn man nun 
herantritt an Menschen, die als besonders materialistische Menschen nicht mehr 
glauben, sondern nur wissen wollen – verzeihen Sie, wenn ich etwas sage, was 
zwar keinen der Hiersitzenden, wohl aber manchen der Draußenstehenden scho-
ckieren würde, die nur auf das schwören, nur das anzunehmen erklären, was die 
Sinne und der an das Gehirn beschränkte Verstand darbieten –, so findet man – 
es ist eine ganze Rätseltatsache – Stumpfsinn in der vorhergehenden Inkarnati-
on. So daß wirkliche Untersuchung der verschiedenen Inkarnationen dieses son-
derbare Ergebnis liefert, daß gerade enthusiastische Glaubensnaturen, die nicht 
fanatisch sind, sondern innerlich feststehen in der Hinordnung ihres Wesens zu 
den höheren Welten, diesen Glauben der Gegenwart aufbauten auf einem Wis-
sen, das sie sich erworben haben in vorhergehenden Inkarnationen, während 
man sich das Wissen auf materialistischer Grundlage durch Stumpfheit gegen-
über den Weltanschauungen in früheren Inkarnationen erworben hat. (Zweiter 
Vortrag, Stuttgart, 21. Februar 1912, GA 135, S. 95f) 

Andacht gegenüber dem Verborgenen entwickeln  
Man wird ein Gefühl dafür erhalten, daß in jedem Punkte, wo etwas äußerlich 
Wirkliches ist, etwas anderes dahinter ist. Hinter jeder Blume, hinter jedem 
Luftzuge, hinter jedem Steinchen und Kristall liegen unendlich viele Möglich-
keiten. Dieses Gefühl wird der Mensch allmählich so ausbilden, daß er die An-
dacht, die Ehrfurcht gegenüber dem Verborgenen immer mehr entwickeln wird. 



182 

Wenn er dieses Gefühl immer mehr ausbildet, dann wird er von selber darauf 
kommen, daß in solchen Augenblicken, wie sie eben geschildert worden sind, 
diejenigen zu ihm sprechen, die für das Erdenleben tot sind. Das wird eintreten 
in der Zukunft, daß der Mensch ganz wie etwas Normales empfinden wird: Jetzt 
hat in deine Seele hereingesprochen ein Toter. – Nach und nach wird er wissen, 
woher diese Mitteilung kommt, das heißt, wer da hereinspricht. Nur weil die 
Menschen heute so achtlos vorübergehen vor der unendlichen Welt der Mög-
lichkeiten, der unendlichen Tiefe des Möglichen, hören sie nicht, was die Toten 
so hereinsprechen möchten in die Herzen der Lebenden. (Anthroposophie als 
Empfindungs- und Lebensgehalt. Andacht und Ehrfurcht vor dem Verborgenen. 
Tübingen, 16. Februar 1913, GA 140, S. 180f) 

Echte Andacht aus Selbsterkenntnis und Selbstzucht 
Man sollte fühlen, daß die Anthroposophische Gesellschaft ein Ergebnis tiefster 
menschlicher Bescheidenheit sein soll. Denn aus dieser Bescheidenheit wird 
quellen der höchste Ernst gegenüber den heiligen Wahrheiten, in die sie eindrin-
gen soll, wenn wir uns auf dieses Gebiet des Übersinnlichen, des Spirituellen 
begeben. […] Woraus stammt alle Eitelkeit, woraus stammt alle Unwahrhaf-
tigkeit? Sie stammen aus Ermangelung der Selbsterkenntnis. Woraus nur kann 
Wahrheit sprießen, woraus nur kann echte Andacht gegenüber Götterwelten und 
Götterweisheiten sprießen? Sie können nur aus wirklicher Selbsterkenntnis, 
Selbsterziehung, Selbstzucht sprießen. (Fünfter Vortrag, Köln, 1. Januar 1913, 
GA 142, S. 125f) 

Beispiel für mystische Andacht nebuloser Art 
Sehen Sie, es gibt eine gewissermaßen unschädliche Mystik. Solch eine un-
schädliche Mystik wird getrieben, wenn man sich sektiererisch in kleinen Zir-
keln zusammensetzt und da einer Anzahl, meinetwillen von sieben, acht oder 
hundert Menschen, allerlei Mitteilungen macht über den Ätherleib, Astralleib, 
über Wiederverkörperung, über Karma und so weiter, kurz, wenn man in abs-
trakten Sätzen über diese Dinge ungefähr so spricht, wie man ja auch spricht 
über die Dinge des gewöhnlichen Lebens, ohne daß man in einer anderen See-
lenverfassung als der des gewöhnlichen Lebens ist, höchstens in einer mysti-
schen Andacht nebuloser Art und dergleichen. Da tritt ja natürlich als Schlim-
mes das hervor, daß schließlich doch die Leute, die sich so zusammensetzen, ein 
wenig, sagen wir, dem lieben Herrgott den Tag abstehlen, indem es viel geschei-
ter wäre, wenn sie in derselben Stunde, in der sie anderen solche mystische Mit-



183 

 

teilungen machen, nähen oder stricken oder kochen oder waschen würden oder 
dergleichen. (Fünfzehnter Vortrag, Dornach, 16. Juli 1920, GA 198, S. 257) 

Meditieren heißt: dasjenige, was man weiß, in Andacht 
verwandeln 
Wir müssen im Herzen verstehen lernen dasjenige, was den doch immer nur ge-
dachten Geist, der der Natur fremd bleibt, zu dem erarbeiteten Geist macht, der 
nun wiederum die Wege hinaus findet in die natürliche Tatsachenwelt. Deshalb 
habe ich in diesem Kursus versucht, ich möchte sagen, aus dem tatsächlichen 
Erleben heraus die Worte zu finden. Es kann heute nicht anders der Geist gefun-
den werden, als wenn man auch wiederum die Möglichkeit findet, in naturgege-
bene Worte ihn zu kleiden; damit werden auch die Empfindungen wieder stark 
werden. Sehen Sie, denken Sie sich, Sie verwandeln dasjenige, was man heute 
schon wissen kann – denn die Michael-Zeit ist da –, was scheinbar auch nur in 
Ideen lebt, in wirkliche Andacht, dann sind Sie auf dem allerbesten Wege. Sie 
sind auf dem allerbesten Wege, wenn Sie die Dinge in Andacht verwandeln. Ja, 
was kann dann alles aus den Dingen werden! Meditieren heißt ja: dasjenige, was 
man weiß, in Andacht verwandeln, gerade die einzelnen konkreten Dinge. (Die 
Wege zu den verlorengegangenen wirksamen Kräften der Natur. Ansprache 
während der Breslau-Koberwitzer Tagung in Koberwitz am 17. Juni 1924, 
GA 217a, S. 169f; auch in GA260a, S. 293) 

Kurt von Wistinghausen notierte dazu: 
„Eine Naturanschauung, die zu erleben vermag, daß Götter den Tod der Ver-

wandlung sterben mußten, um «in den licht-erglänzenden Kristallformen wieder 
aufzuleben», sucht die Jugend. «Sehen Sie, denken Sie, Sie verwandeln dasjenige, 
was scheinbar auch nur in Ideen lebt, in wirkliche Andacht, dann sind Sie auf dem 
allerbesten Wege … Meditieren heißt ja: dasjenige, was man weiß, in Andacht ver-
wandeln, gerade die einzelnen konkreten Dinge.» (Die Breslauer Jugendansprachen 
Rudolf Steiners Juni 1924. Notizen von Kurt von Wistinghausen.“ GA 217a, S. 216) 

Religiöse Andacht in der Erziehung als Voraussetzung 
Wenn das Erziehen wirklich kraftvoll sein soll, so muß es das, was im Men-
schen aus dem tiefen Inneren seiner Wesenheit als Kindheit sich heraus entwi-
ckeln will, in der richtigen Weise pflegen. Es muß diese Erziehungskunst durch-
aus in der Lage sein, das Kind so zu beurteilen, daß es ihm erscheint, wie wenn 
es ihm übergeben wäre durch eine göttlich–moralische Mission. Nur das, was 
uns als Erzieher oder Lehrer innerlich moralisch selber erhebt an der Erziehung, 
was wie eine religiöse Andacht unser erzieherisches Handeln durchdringt, gibt 



184 

jene Kraft her, durch die wir in die Lage kommen, neben dem Kinde so zu wir-
ken, daß alle Anlagen, die in ihm liegen, aus ihm heraus entfaltet werden. Mit 
anderen Worten: jedes Erziehen und Unterrichten muß selber eine moralische 
Handlung sein, muß durchaus moralischen Impulsen entspringen. Und diese mo-
ralischen Impulse müssen angewendet werden auf eine so geartete Menschener-
kenntnis und Menschenbeobachtung, wie ich sie eben jetzt charakterisiert habe. 
(Moralische Erziehung vom Gesichtspunkte der Anthroposophie. Dritter halböf-
fentlicher Vortrag, London, 19. November 1922, GA 218, S. 227f) 

Heidnische und christliche Andacht 
[… in Tintagel an der Stelle steht, wo einstmals das Artusschloß gestanden hat 
…] Da kann man schauen, wie jene geistigen Wesenheiten, die bald mit den 
Sonnenstrahlen sich auf die Erde ergießen, bald im flimmernd-fließenden, flüs-
sigen Regenguß sich spiegeln und ihre Spiegelung auffangen, dasjenige, was 
den Schwerkräften der Erde unterliegt, in der Luft sich in den dichteren Luft-
geistern äußert. Da kann man wiederum schauen, wenn der Regen sich auslöscht 
und die Sonnenstrahlen die Luft in Reinheit durchdringen, wie auf eine ganz an-
dere Art das Spiel der Elementargeister da stattfindet. Da schaut man Sonnen-
wirkung im Erdenstoffe. Da wird man, wenn man das schaut, vorzugsweise von 
einer solchen Stätte aus, wie diese ist, da wird man «heidnisch-andächtig» – man 
kann nicht recht «christlich-andächtig» werden, heidnisch andächtig ist etwas 
anderes als christliche Andacht –, man wird dann heidnisch andächtig. Heid-
nisch andächtig sein, heißt, sich hingeben mit Herz und Gemüt an die in den Na-
turwirkungen anwesenden geistigen Wesenheiten, zu der Vielheit der in den Na-
turwirkungen vorhandenen geistigen Wesenheiten. (Dritter Vortrag, Torquay, 
21. August 1924, GA 240, S. 241f) 

Es konnte im Gesamtwerk Steiners keine Stelle gefunden werden, wo explizit über 
„christlich-andächtig“ gesprochen wird. An einer einzigen Stelle wird über „christli-
che Andacht“ gesprochen (s. weiter unten in GA 284, „Christliche Andacht“ auf 
S. 190.). Rückblickend entsteht der Eindruck, dass das, was im Hinblick auf „Medi-
tieren“ gesagt wurde („Meditieren heißt: dasjenige, was man weiß, in Andacht ver-
wandeln“ (S. 183)) eine Form der heidnischen Andacht darstellt. 

Anthroposophie ist eine andächtige Bitte 
Und Worte, sie werden auf anthroposophischem Gebiet nicht so geprägt, wie 
sonst in der Gegenwart Worte geprägt werden. Worte werden geprägt, indem sie 
alle eigentlich Bitten sind. Jedes Wort in der Anthroposophie ist im Grunde ge-
nommen, wenn es in richtigem Sinne gesprochen wird, eine Bitte, eine andäch-



185 

 

tige Bitte: die Bitte, daß der Geist zu den Menschen herabkommen möge. (Erster 
Vortrag, Stuttgart, 23. Januar 1923, GA 257 S. 13) 

„Aber nicht mein, sondern Dein Wille geschehe!“  

Mit Ehrfurcht und Andacht jedes Tautröpfchen 
betrachten 
Die Weisheit der Atlantis verkörpert sich im Wasser, im Tautropfen. Tau, unser 
deutsches Wort Tau, ist nichts anderes als jener alte atlantische Laut. So wollen 
wir mit Ehrfurcht und Andacht jedes Tautröpfchen betrachten, das am Grashalm 
blinkt, als heiliges Vermächtnis jener Zeit, wo das Band zwischen Menschen 
und Göttern noch nicht zerrissen war. Das Tauzeichen, das alte Kreuzeszeichen 
heißt im Lateinischen crux. Und was heißt Tau, Tautropfen?: ros. «Ros-crux» ist 
unser Rosenkreuz.  

Nun erkennen wir seine wahre Bedeutung. Es ist das Tao der Atlantis, die 
Weisheit der Atlantis, welche uns heute entgegenstrahlt im Tautropfen. Nichts 
anderes will uns das Rosenkreuz sagen. Es ist ein Symbol für das neue Leben, 
das in der Zukunft in geistiger Art erblühen wird. (Aus esoterischen Stunden 
über östlichen und westlichen Okkultismus, München, 1. Juni 1907, GA 264, 
S. 327) 

Chronologisch liegt dieser Vortrag vor jenem aus 1924 (weiter oben in GA 240), wo 
zwischen heidnischer und christlicher Andacht unterschieden wird. Die Frage erhebt 
sich, wie sich die Betrachtung des Tautröpfchens in christlicher Andacht von jener 
in heidnischer Andacht unterscheidet. Siehe auch „Christliche Andacht“ auf S. 190.  

Andacht ist das wichtigste Gefühl des Esoterikers 
Wenn wir uns nun in Andacht, mit den richtigen Gefühlen dafür, die der Esote-
riker in sich entwickeln soll und die das Wichtigste sind, in diese Worte als Me-
ditationsstoff versenken, und wir würden da plötzlich etwas neben uns hören 
wie: «Das habe ich ja immer dir schon gesagt, daß alle Dinge in der Welt zwei 
Seiten haben», so ist das ein versucherischer Gedanke. Was will der? Er will ins 
Triviale hinabziehen, was uns als heiliger Meditationsstoff, als eine Wahrheit 
aus höheren Welten gegeben wurde. Und da muß der Esoteriker sich klar wer-
den, daß allerdings dieser triviale Gedanke: «Alles in der Welt hat zwei Seiten », 
auch eine Wahrheit ist, daß es eine alltägliche Wahrheit ist, über der der Mensch 
– da er sie als richtig erkannt, mit dem Verstande leicht erfaßt hat – hoch stehen 
kann. Nun soll ihm aber aufgehen, daß wenn er hoch über einem Gedanken 
steht, es etwas gibt, das ihn bei dem Gegenpol dieses Gedankens ebenso hoch 



186 

nach einer andern Seite tragen kann. Der Gegenpol, die geistige, uns aus höhe-
ren Welten gegebene Wahrheit, wird vom Gefühl, nicht vom Verstande erfaßt, 
und dieses Gefühl trägt in die Höhen der Andacht und eröffnet den Ausblick in 
die schöpferischen Werkstätten durch das, was in der Empfindung auftaucht in 
den Worten: «Aus der Eins wird die Zwei». In der Meditation über solche Worte 
werden die schöpferischen Kräfte erweckt. (Esoterische Stunde, Berlin, 29. Ok-
tober 1909, GA 266a, S. 539) 

Alle Übungen durchdringen mit Ehrfurcht und Andacht 
Alle diese Übungen soll man durchdringen mit Ehrfurcht und Andacht. Das ist 
überhaupt das Gefühl, in dem wir hoffen dürfen, uns der Gottheit der Welt zu 
nahen, durch bloßes Denken bleibt Gott nur Abstraktion. Durchglühen wir unser 
Denken mit Ehrfurcht, Andacht, Demut – dann dürfen wir hoffen, hineinzudrin-
gen in die geistige Welt. (Esoterische Stunde, Berlin, 30. Oktober 1911, 
GA 266b, S. 252f)  

Ein Kind, dem nie von etwas Unbekanntem, Großem 
erzählt wird, kann nie Andacht empfinden 
Ein Kind, dem nie von etwas Unbekanntem, Großem erzählt wird, kann nie An-
dacht empfinden in seinem späteren Leben. Die Furcht muß der Esoteriker be-
wußt umwandeln in Ehrerbietung, Frömmigkeit, Hingabe, Aufopferungsfähig-
keit. Beim Hineingehen in die geistigen Welten muß die Furcht in Ehrfurcht 
umgewandelt werden; deshalb ist es gut, sie auf dem physischen Plan zu pfle-
gen. (Esoterische Stunde, Basel, 22. September 1912, GA 266b, S. 435f) 

Übung zur Entwicklung der Andacht: Es wirkt mich 
Zur Pflicht sollte es sich der Esoteriker machen, dieses: Es denkt mich niemals 
als bloßen «Satz» zu sagen. 

[…] 
Hierfür ist der zweite mantrische Satz, der in derselben Weise in unserer 

Seele leben soll wie der erste: Es wirkt mich; exoterisch ausgedrückt: «In dei-
nem Willen wirken Weltenwesen.»  

Wenn wir uns die Worte dieses zweiten Satzes durch die Seele ziehen las-
sen, sollen wir dabei empfinden die heiligste Scheu und Ehrfurcht, die tiefste 
Andacht. (Esoterische Stunde, Hannover, 19. November 1912, GA 266b, 
S. 457f) 



187 

 

Ein zweites Wort, das mantrisch ist und das uns helfen kann bei richtiger 
Anwendung, ist: Es wirkt mich. Wir wissen, daß in uns und durch uns alle Hie-
rarchien wirken, daß wir ohne sie nichts wären, und deshalb ist es gut, uns im-
mer mehr und mehr klar zu werden, daß wir ganz ihr Werk sind. Und das liegt in 
den mantrischen Worten: Es wirkt mich. Diese sollen wir mit dem Gefühl heili-
ger Andacht und scheuer Ehrfurcht denken und aussprechen.  

[…] 
Also:  
Es denkt mich   mit Frömmigkeit, 
Es wirkt mich   mit Andacht und Ehrfurcht, 
Es webt mich   mit Dankbarkeit. 
(Esoterische Stunde, München, 28. November 1912, GA 266b, S. 461-462) 

Diese Sätze wurden in wechselnder Reihenfolg auch mehreren Schülern als persön-
liche Meditationsübung von Steiner übergeben (S. GA268, S. 54-55) 

 

Das heißt: Es wirkt mich. Mit Andacht und Ehrfurcht sollen wir das ausspre-
chen und uns so die Bewahrung des Bewußtseins erhalten zwischen Tod und 
neuem Leben. (Esoterische Stunde, Bern, 16. Dezember 1912, GA 266b, S. 465) 

Es wirkt mich ist das Sohnesprinzip. Das Gefühl dafür ist Andacht und Hin-
gabe. (Esoterische Stunde, Bern, 16. Dezember 1912, GA 266b, S. 468) 

Und dann können wir noch als Drittes denken: Es wirkt mich. Wir fühlen, 
wie alle großen Geistwesen eigentlich zusammenwirken, um den Menschen zu-
standezubringen, wie dieses Ziel der Entwicklung das Menschen-Ideal vom 
vollendeten idealen Menschen ist, wie er durch die Götter gewollt ist. Und dann 
denken wir, wie das, was wir bis dahin aus uns gemacht haben, unser eigenes 
persönliches Karma, wie klein das ist und wie weit entfernt von diesem hohen 
Weltenideal des Menschen. Dann müssen wir Ehrfurcht, tiefe Ehrfurcht und 
Andacht empfinden gegenüber den hohen Wesenheiten in Es wirkt mich. (Esote-
rische Stunde, Köln, 4. Januar 1913, GA 266c, S. 44) 

Vgl. dazu „Ein Mantram als Gebet zu sprechen“ (S. 119) 

Nur aus voller Andacht, Freude und Hingabe üben 
Wer regelmäßig und mit Geduld und Eifer seinen Übungen obliegt, der muß 
auch weiterkommen; es kommt nur darauf an, daß er seinen Fortschritt auch 
bemerkt.  

Nach der Meditation ist es gut, eine Ruhepause eintreten zu lassen, die Seele 
ganz leer zu machen und nur zu warten, welche Imaginationen uns aus höheren 
Welten kommen. – Viel hängt auch ab von der Stimmung, Verfassung unserer 



188 

Seele: nur aus voller Andacht und Freude, nur mit größter Hingabe sollen wir an 
unsere Übungen herangehen. (Esoterische Stunde, Den Haag, 21. März 1913 
(Karfreitag), GA 266c, S. 89) 

Unser Ich mit ganzer Andacht zum Geistigen wenden  
Denn was da immer in uns eindringt während unserer Meditation, wo wir doch 
den Wunsch haben, uns von den äußerlichen Dingen abzusondern und uns mit 
dem Geistigen zu verbinden, ist unser strömendes Begierdenleben. In den Bil-
dern unseres täglichen Lebens strömt es unaufhörlich in unser Denken ein und 
wehrt sich, wenn wir uns mit dem geistigen Gebiet in Verbindung setzen wollen.  

Daß dies der Fall ist, kann zu unserm Wohl sein, da wir uns in all diesen 
Bildern und Gedanken selbst kennenlernen in unserm fortwährend einfließenden 
Begierdeleben; es muß uns zur Selbsterkenntnis bringen, die wir bis jetzt sehr 
flüchtig geübt haben. Aber meistens werden wir noch nach allerlei Entschuldi-
gungen suchen, denn wir wollen uns selber nicht anklagen, und das ist der 
Grund, warum der Blick in die geistige Welt noch immer uns verschlossen 
bleibt; unser Begierden-Ich zieht einen Schleier davor. Würden wir unsere Auf-
merksamkeit mehr von den Ereignissen und Erfahrungen unseres Begierdele-
bens abwenden, würden wir unser Ich zum Geistigen wenden und unsere ganze 
Andacht darauf richten, dann würden wir schon längst Erfolg gehabt haben. 
Würden wir, um ein triviales Beispiel zu verwenden, nur so viel Aufmerksam-
keit auf unsere Meditation wenden, wie man sie für Gespräche allerlei Art, die 
man in Gesellschaften führt, oder auch für Neuigkeiten über seine lieben Mit-
menschen verwendet, so würden wir schnell vorwärts gehen in unserer Kenntnis 
der höheren Welten, wir würden dann unser sich wehrendes Ich zurückstoßen. 
(Esoterische Stunde, Stuttgart, 23. November 1913, GA 266c, S. 211-212) 

Andacht zum Kleinen, zum Kleinsten 
Aus dem Vortrag vom 5. Juli 1924  

Die Menschen können im allgemeinen auf dem Gebiete der Pädagogik nichts 
erreichen, weil sie nicht ernsthaftig jemals eine Wahrheit in sich rege gemacht 
haben. Die besteht darin, daß Sie sich am Abend einleben in das Bewußtsein: In 
mir ist Gott, in mir ist Gott, oder der Gottesgeist, oder was immer – aber sich 
dieses nicht bloß theoretisch vorschwätzen, die Meditationen der meisten Men-
schen bestehen darin, daß sie sich etwas theoretisch vorschwätzen –, und am 
Morgen so, daß das hineinstrahlt in den ganzen Tag: Ich bin in Gott. – Bedenken 
Sie nur, wenn Sie diese zwei Vorstellungen, die ganz Empfindung, ja Wil-



189 

 

lensimpulse werden, in sich rege machen, was Sie da eigentlich tun. Sie tun das, 
daß Sie dieses Bild vor sich haben: In mir ist Gott – und daß am nächsten Mor-
gen Sie dieses Bild vor sich haben: Ich bin in Gott. 

[…] 
Aber es darf eben die Meditation, die in solchen Dingen wirkt, nicht die 

Stimmung haben, meine lieben Freunde: Ich will mich innerlich in ein warmes 
Nest legen, es soll mir immer warm und wärmer werden –, sondern es muß die 
Stimmung vorliegen, daß man in die Wirklichkeit untertaucht, daß man die 
Wirklichkeit ergreift. Andacht zum Kleinen. Ja zum Kleinsten. Es darf nicht das 
Interesse für dieses Kleine ausgetrieben werden, meine lieben Freunde. Es muß 
so sein, daß Sie das Ohrläppchen, der abgeschnittene Fingernagel, ein Stück des 
menschlichen Haares ebenso interessiert, wie Saturn, Sonne, Mond. Denn 
schließlich ist in einem solchen menschlichen Haar alles andere darinnen, und 
derjenige, der kahlköpfig wird, verliert ja tatsächlich einen ganzen Kosmos. 

[…] 
Deshalb, meine lieben Freunde, ist es notwendig, wenn Sie wirklich Erzie-

her, [...] werden wollen, daß Sie diese Andacht im Kleinen in der allerallerbe-
scheidensten Weise entwickeln, ... («Andacht zum Kleinen». Aus dem Vortrag 
vom 5. Juli 1924, GA 269, S. 149 – 151 sowie GA 317, S. 154 – 156) 

Die der Andacht gemäße Geste  
Es ist ja richtig, daß heute eine große Anzahl von Menschen Gesten vermeiden, 
weil sie wahrscheinlich glauben, daß das nicht vornehm ist, Gesten zu bilden. 
Aber auf der andern Seite wird wiederum das Bedürfnis, die Geste zu formen, 
um so größer, je mehr es sich darum handelt, daß der Mensch in der Gemüts-
stimmung aus sich herausgeht, herausgeht auch dadurch, daß er nicht gewöhnli-
che, alltägliche Gemütsstimmungen entwickelt, sondern Gemütsstimmungen, 
die außerordentlichen Lagen des Lebens entsprechen. Und eine solche Gemüts-
stimmung ist die der Andacht.  

Bei der Andacht hat der Mensch von vornherein das Bedürfnis, eine gewisse 
Geste zu machen. Und diese Geste gerade, die bei der Andacht gemacht wird, 
die ist im Grunde genommen durchaus eine solche, welche auch der naturgemä-
ßen Haltung bei dieser Gemütsstimmung entspricht. Und deshalb können wir 
gerade bei dieser Andachtsstimmung sehen, wie, ich möchte sagen, diese Geste 
eine naturalistische wird, während die meisten Gesten keine naturalistischen sein 
können. Sie haben daher die Andachts-Stimmung so, daß die Arme herunterge-
halten werden am Leibe, dann nach oben vom Ellenbogen an gehalten werden, 
und dann findet ein entsprechendes Halten statt in irgendeiner vokalischen 
Stimmung u oder a.  



190 

[...]  
Eine Steigerung der Andacht ist dann die Stimmung der Feierlichkeit. Diese 

Stimmung der Feierlichkeit, sie wird in einem gewissen Sinne schon ähnlich 
sein der Stimmung der Erkenntnis, nur daß wir bei der Erkenntnis das Symmet-
riebild davon haben. (Sechster Vortrag. Gemütsstimmungen und Charakteristik 
einzelner Seelenzustände. Dornach, 1. Juli 1924, GA 279, S. 116-118) 

Christliche Andacht 
Man ziehe in Betracht, wie sich in der mittelalterlichen Malerei die christlichen 
Ideen und Empfindungen dem Auge zeigten, wie in der Gotik die christliche 
Andacht Form und Gestalt gewann. Eine wahre Harmonie der Seele kann doch 
nur da erlebt werden, wo den menschlichen Sinnen in Form, Gestalt und Farbe 
und so weiter als Umgebung sich das spiegelt, was die Seele als ihre wertvolls-
ten Gedanken, Gefühle und Impulse kennt. (Der Theosophische Kongress von 
1907. Bericht in der Zeitschrift „Luzifer-Gnosis“, Nr. 34. München, Mai 1907, 
GA 284, S. 36) 

Vgl. dazu die Zitate in „Heidnische und christliche Andacht“ weiter oben auf Seite 
184.  

Die Farbe Blau stimmt zur Andacht  
Wenn Sie gefühls- und empfindungsmäßig manche meiner Worte aufzufassen 
versuchten, die ich an diesen Abenden über den Schöpfungsbericht der «Gene-
sis» sprach, … werden Sie fühlen, daß in dem Weltenwerden der Erde schon 
liegt auch das Durchdrungensein mit der Christuskraft, die nur wartet bis zu dem 
entsprechenden Zeitpunkt, um sich durch die Person des Jesus von Nazareth zu 
offenbaren. Aber sie lebt und webt schon in denjenigen elementaren Kräften, die 
wir aufrufen, um den Schöpfungsbericht zu verstehen. So etwas fühlen wir; aber 
wir müssen vergessen alle Theorie, alle Lehre. So etwas fühlen wir, wenn wir 
heraus sich winden fühlen aus der durchleuchteten Wärme, die hier in der Mitte 
des Bildes mit dem keuschen, wunderbaren Rot uns erglüht, die Mittelgestalt 
aus dem webenden, wärmehaft Leuchtenden. Es muß uns ergreifen, wenn aus 
dem keuschen Rot in das zur Andacht stimmende Blau mit seiner Seelen- und 
Geistestiefe, das klare Gold hineingetragen erscheint, das die Gestalten zum Teil 
umflimmert, zum Teil umgibt, und wir ahnen, daß in diesem Hineintragen des 
Goldes in das entsprechende Rot,48 in das zur Demut stimmende Blau tiefe, tie-
fe Herzensgeheimnisse zum Ausdruck kommen. (Über das Bild von Nikolaus 



191 

 

Gysis «Aus dem Licht die Liebe». Ansprache, München 25. August 1910, 
GA 291a, S. 288). 

In einer redaktionellen Anmerkung heißt es „In der Tradition der kirchlichen Farben 
kann Rot durch Gold ersetzt werden.“ (GA 291a, S. 505, Anmerkung 48) 

Mit Andacht und Ehrfurcht zum Patriarchen aufsehen 
Und man hat auch gefühlt, indem das Körperliche zurückgeht, steigt das Geisti-
ge – eben durch das Zurückgehen des Körperlichen – gerade herauf. Die Seele 
wird frei von der Körperlichkeit, so sagte man sich, indem der Körper abzubau-
en beginnt. Und gänzlich frei ist die Seele im Patriarchenalter, wo der Körper 
sozusagen dann schon vollständig am Abbau ist; da entringt sich das Seelisch- 
Geistige am meisten dem Körperlichen, da sitzt es nicht mehr darinnen. Deshalb 
sah man mit solcher Andacht und Ehrfurcht zum Patriarchen auf und sagte sich: 
Oh, wie wird es mit mir sein, wenn ich einmal so alt bin? Da kann man etwas 
wissen, etwas erkennen, kann etwas durchschauen, was ich jetzt noch nicht er-
kennen und durchschauen kann, weil ich noch im Aufbau des Körperlichen bin. 
(Erster Vortrag, Arnheim, 17. Juli 1924, GA 310, S. 19) 

Andacht trägt am meisten zur Entwicklung der 
Bewusstseinsseele bei 
Insbesondere wurde auf eine der Eigenschaften hingewiesen, den Zorn, und ge-
zeigt, wie in der Überwindung eines solchen Affektes Selbstentwickelung liegt. 
Des Menschen Wahrheitssinn [als Erzieher der Gemüts- oder Verstandesseele 
wurde] weiterhin gefunden, und wie dann ein besonderer Impuls für die Entwi-
ckelung der Bewußtseinsseele dasjenige ist, was wir gestern18 beschrieben haben 
als Andacht im rechten Sinne des Wortes. (S. 26) 

[…] 
Dann [...] zu dem, was am meisten beiträgt zu dem Hinaufentwickeln der 

Seele in die Bewußtseinsseele hinein, zur Andacht. Auch hier kann das Ich 
falsch oder richtig die Saite anschlagen. Es kann sich verlieren in der Andacht, 
sich aufgeben in der Hingebung an das Andere und Unbekannte. Dann haben 
wir es zu tun mit dem sich selbst verlierenden Ich, mit der falschen Heiligkeit 
des Menschen, die einer Art von Selbstertötung gleichkommt. Wenn das Ich 
aber in richtiger Weise diese Eigenschaft der Bewußtseinsseele anklingen läßt, 

                                           
18 Gestern: 28. Oktober 1909, „Die Mission der Andacht“ in GA 58 



192 

wenn es stark hineinwirkt mit seinem Selbst in die Andacht, so kommen wir zu 
dem, was man berechtigte Selbstachtung und Selbsterkenntnis nennen kann. 
(Der menschliche Charakter, Architektenhaus Berlin, 29. Oktober 1909, D 81, 
S. 31) 

Andacht beim Evangelienstudium erzeugt neue Gefühle 
Wer mit der nötigen Andacht sich in die Schilderungen der Evangelien vertieft, 
wird in mehr oder minder großem Maße das erleben, was ich beschrieben habe. 
Allein abgesehen vom Studium der Evangelien kann jeder es erleben, es emp-
finden, daß in der Seele ein Gefühl vorhanden ist, das im natürlichen Verlauf 
des Lebens in der Seele nicht zu finden ist. Die Bibel jedoch vermag am ein-
fachsten eine übersinnlich-geistige Welt in den Horizont des Bewußtseins zu 
bringen. (Von Jesus zu Christus öffentlicher Vortrag, gehalten im Künstlerhaus 
zu Nürnberg am 1. Dezember 1911, D 110, S. 57)19 

 

                                           
19 Dieser Vortrag hat in Schmidt, 1950, das Datum 2. Dezember 1911, Nr. 2488 und 

wurde anscheinend erstmals 1993 in den „Beiträgen“ publiziert. 



193 

Quellenverzeichnis 
Angelus Silesius. (1966). Aus dem Cherubinischen Wandersmann. Stuttgart: 

Reclam. (Original erschienen 1676). 
Die Bibel. Altes und Neues Testament. Einheitsübersetzung (EU), hg. im Auf-

trag der Bischofskonferenz, Freiburg – Stuttgart 1980, URL: 
http://www.bibleserver.com (Stand: 2011-05-08). 

Goethe, Johann Wolfgang. (1785/1911). Wilhelm Meisters theatralische Sen-
dung. 4. Buch, 13. Kapitel. Online unter 
https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_Meisters_theatralische_Sendung 
(2014-01-02) 

Holleman, Arnold F. / Wiberg, Egon. (1964). Lehrbuch der Anorganischen 
Chemie. Berlin: Walter de Gruyter & Co. 

Kant, Immanuel. (1755). Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels 
oder Versuch von der Verfassung und dem mechanischen Ursprunge des 
ganzen Weltgebäudes, nach Newtonischen Grundsätzen abgehandelt. Im 
Web unter http://gutenberg.spiegel.de/ (2013-12-26).  

Klünger, Gerhard. (2012). Freiheit im Kontext der Wissenschaftskritik. Frankfurt 
am Main: Peter Lang (= Culture and Knowledge, vol. 20). 

Morgenstern, Christian. (1939). Alle Galgenlieder. Leipzig: Insel-Verlag. 
Picht, C. S. (1926). Das literarische Lebenswerk Rudolf Steiners. Dornach, Phi-

losophisch-Anthroposophischer Verlag. 
Popper, Karl R. (1935). Logik der Forschung: zur Erkenntnistheorie der moder-

nen Naturwissenschaft. Wien: Springer.  
Schmidt, Hans. (1950). Das Vortragswerk Rudolf Steiners. Dornach, Philoso-

phisch-Anthroposophischer Verlag. 

Bände der Rudolf Steiner Gesamtausgabe (GA) 
Die Jahreszahlen in der Klammer bezeichnen das Jahr der ersten Auflage oder 
die Zeitspanne, über die sich einzelne Aufsätze oder Vorträge erstrecken. Die 
Jahreszahl hinter dem Schrägstrich bezeichnet das Erscheinungsjahr jener Aus-
gabe, auf die sich die Seitenangaben beziehen. 

GA-Nr. 
1 Einleitungen zu Goethes Naturwissenschaftlichen Schriften (1884 – 

1897/1987) 
4 Die Philosophie der Freiheit (1894/1995) 
4a Dokumente zur «Philosophie der Freiheit». Faksimile der Erstausgabe 

1894 mit den handschriftlichen Eintragungen für die Neuausgabe 1918 
und weitere Materialien (1894 – 1918/1994) 

5 Friedrich Nietzsche, ein Kämpfer gegen seine Zeit (1895/2000) 



194 

10 Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten? (1904 – 1905/1992) 
13 Die Geheimwissenschaft im Umriß (1910/1989) 
28 Mein Lebensgang (1923 – 1925/2000) 
29 Gesammelte Aufsätze zur Dramaturgie 1889 – 1900/2004 
30 Methodische Grundlagen der Anthroposophie. Gesammelte Aufsätze zur 

Philosophie, Naturwissenschaft, Ästhetik und Seelenkunde (1884 – 
1901/1989) 

33 Biographien und biographische Skizzen 1894 – 1905/1992 
34 Lucifer – Gnosis. Grundlegende Aufsätze zur Anthroposophie und Berich-

te aus den Zeitschriften «Luzifer» und «Lucifer – Gnosis» 1903 – 
1908/1987 

53 Ursprung und Ziel des Menschen. Grundbegriffe der Geisteswissenschaft 
(1904 – 1905/1981) 

54 Die Welträtsel und die Anthroposophie (1905 – 1906/1983) 
58 Metamorphosen des Seelenlebens – Pfade der Seelenerlebnisse, Erster 

Teil (1909 – 1910/1984) 
59 Metamorphosen des Seelenlebens – Pfade der Seelenerlebnisse. Zweiter 

Teil (1910/1984) 
63 Geisteswissenschaft als Lebensgut (1913 – 1914/1986) 
64 Aus schicksaltragender Zeit (1914 – 1915/1959) 
65 Aus dem mitteleuropäischen Geistesleben (1915 – 1916/2000) 
84 Was wollte das Goetheanum und was soll die Anthroposophie? (1923 – 

1924/1986) 
95 Vor dem Tore der Theosophie (1906/1990) 
96 Ursprungsimpulse der Geisteswissenschaft (1906 – 1907/1989) 
97 Das christliche Mysterium (1906 – 1907/1998) 
100 Menschheitsentwickelung und Christus-Erkenntnis. Theosophie und Ro-

senkreuzertum – Das Johannes-Evangelium (1907/1981) 
101 Mythen und Sagen. Okkulte Zeichen und Symbole (1907/1992) 
105 Welt, Erde und Mensch, deren Wesen und Entwickelung sowie ihre Spie-

gelung in dem Zusammenhang zwischen ägyptischem Mythos und ge-
genwärtiger Kultur (1908/1983) 

108 Die Beantwortung von Welt- und Lebensfragen durch Anthroposophie 
(1908 – 1909/1986) 

109 Das Prinzip der spirituellen Ökonomie im Zusammenhang mit Wiederver-
körperungsfragen (1909/2000) 

112 Das Johannes-Evangelium im Verhältnis zu den drei anderen Evangelien, 
besonders zu dem Lukas-Evangelium (1909/1984) 

116 Der Christus-Impuls und die Entwickelung des Ich-Bewußtseins (1909 – 
1910/1982) 

119 Makrokosmos und Mikrokosmos. Die große und die kleine Welt. Seelen-
fragen, Lebensfragen, Geistesfragen (1910/1988) 



195 

 

125 Wege und Ziele des geistigen Menschen Lebensfragen im Lichte der Geis-
teswissenschaft (1910/1992) 

130 Das esoterische Christentum und die geistige Führung der Menschheit 
(1911 – 1912/1995) 

135 Wiederverkörperung und Karma und ihre Bedeutung für die Kultur der 
Gegenwart (1912/1989) 

137 Der Mensch im Lichte von Okkultismus, Theosophie und Philosophie 
(1912/1993) 

140 Okkulte Untersuchungen über das Leben zwischen Tod und neuer Geburt. 
Die lebendige Wechselwirkung zwischen Lebenden und Toten (1912 – 
1913/2003) 

142 Die Bhagavad Gita und die Paulusbriefe (1912 – 1913/1982) 
148 Aus der Akasha-Forschung. Das Fünfte Evangelium (1913 – 1914/1992) 
150 Die Welt des Geistes und ihr Hereinragen in das physische Dasein. Das 

Einwirken der Toten in die Welt der Lebenden (1913/1980) 
156 Okkultes Lesen und okkultes Hören (1914/2003) 
157 Menschenschicksale und Völkerschicksale (1914 – 1915/1981) 
161 Wege der geistigen Erkenntnis und der Erneuerung künstlerischer Weltan-

schauung (1915/1999) 
162 Kunst- und Lebensfragen im Lichte der Geisteswissenschaft (1915/2000) 
165 Die geistige Vereinigung der Menschheit durch den Christus-Impuls 

(1916/1981) 
174a Mitteleuropa zwischen Ost und West. Kosmische und menschliche Ge-

schichte, Band VI. (1914 – 1918/1982) 
192 Geisteswissenschaftliche Behandlung sozialer und pädagogischer Fragen 

(1919/1991) 
198 Heilfaktoren für den sozialen Organismus (1920/1984) 
217a Die Erkenntnis-Aufgabe der Jugend (1920 – 1924/1981) 
218 Geistige Zusammenhänge in der Gestaltung des menschlichen Organismus 

(1922/1992) 
223 Der Jahreskreislauf als Atmungsvorgang der Erde und die vier großen 

Festeszeiten. Die Anthroposophie und das menschliche Gemüt 
(1923/1990) 

225 Drei Perspektiven der Anthroposophie. Kulturphänomene, geisteswissen-
schaftlich betrachtet (1923/1990) 

228 Initiationswissenschaft und Sternenerkenntnis. Der Mensch in Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft vom Gesichtspunkt der Bewußtseinsentwi-
ckelung (1923/2002) 

237 Esoterische Betrachtungen karmischer Zusammenhänge, Dritter Band: Die 
karmischen Zusammenhänge der anthroposophischen Bewegung 
(1924/1991) 



196 

240 Esoterische Betrachtungen karmischer Zusammenhänge, Sechster Band 
(1924/1992) 

255b- Die Anthroposophie und ihre Gegner (1919 – 1921/2003) 
257 Anthroposophische Gemeinschaftsbildung (1923/1989) 
261 Unsere Toten. Ansprachen, Gedenkworte und Meditationssprüche 1906 – 

1924/1984 
264 Zur Geschichte und aus den Inhalten der ersten Abteilung der Esoteri-

schen Schule 1904 bis 1914/1996 
265 Zur Geschichte und aus den Inhalten der erkenntniskultischen Abteilung 

der Esoterischen Schule von 1904 bis 1914/1987 
266a Aus den Inhalten der esoterischen Stunden. Gedächtnisaufzeichnungen 

von Teilnehmern. Band I: 1904 – 1909/1995 
266b Aus den Inhalten der esoterischen Stunden. Gedächtnisaufzeichnungen 

von Teilnehmern. Band II: 1910 – 1912/1996 
266c Aus den Inhalten der esoterischen Stunden. Gedächtnisaufzeichnungen 

von Teilnehmern. Band III: 1913 und 1914, 1920 – 1923/1998 
267 Seelenübungen, Band I. Übungen mit Wort- und Sinnbild-Meditationen 

zur methodischen Entwicklung höherer Erkenntniskräfte 1904 – 
1924/2001 

268 Mantrische Sprüche. Seelenübungen Band II, 1903 – 1925/1999 
269 Ritualtexte für die Feiern des freien christlichen Religionsunterrichtes und 

das Spruchgut für Lehrer und Schüler der Waldorfschule (1997/1997) 
274 Ansprachen zu den Weihnachtspielen aus altem Volkstum (1915 – 

1924/1986) 
277a Die Entstehung und Entwickelung der Eurythmie (1912 – 1915/1998) 
279 Eurythmie als sichtbare Sprache. Laut-Eurythmie-Kurs (1922 – 

1924/1990) 
284 Bilder okkulter Siegel und Säulen. Der Münchner Kongreß Pfingsten 1907 

und seine Auswirkungen (1907 – 1911/1993) 
286 Wege zu einem neuen Baustil. «Und der Bau wird Mensch» (1911 – 

1914/982) 
291 Das Wesen der Farben (1914 – 1924/1991)  
293 Allgemeine Menschenkunde als Grundlage der Pädagogik (I) (1919/1992) 
300a Konferenzen mit den Lehrern der Freien Waldorfschule, Band I: Ausführ-

liche Einleitung (E. Gabert) / Konferenzen 1919 – 1921/975 
302 Menschenerkenntnis und Unterrichtsgestaltung (1921/1986) 
302a Erziehung und Unterricht aus Menschenerkenntnis (1920 – 1923/1993) 
303 Die gesunde Entwickelung des Menschenwesens. Eine Einführung in die 

anthroposophische Pädagogik und Didaktik (1921 – 1922/1987) 
304 Erziehungs- und Unterrichtsmethoden auf anthroposophischer Grundlage 

(1921 – 1922/1979) 
304a Anthroposophische Menschenkunde und Pädagogik (1923 – 1924/1979) 



197 

 

306 Die pädagogische Praxis vom Gesichtspunkte geisteswissenschaftlicher 
Menschenerkenntnis. Die Erziehung des Kindes und jüngeren Menschen 
(1923/1989) 

308 Die Methodik des Lehrens und die Lebensbedingungen des Erziehens 
(1924/986) 

310 Der pädagogische Wert der Menschenerkenntnis und der Kulturwert der 
Pädagogik (1924/1989) 

317 Heilpädagogischer Kurs (1924/1995) 
318 Das Zusammenwirken von Ärzten und Seelsorgern. Pastoral-

Medizinischer Kurs (1924/1994) 
327 Geisteswissenschaftliche Grundlagen zum Gedeihen der Landwirtschaft. 

Landwirtschaftlicher Kursus (1924/1999) 
334 Vom Einheitsstaat zum dreigliedrigen sozialen Organismus (1920/1983) 
338 Wie wirkt man für den Impuls der Dreigliederung des sozialen Organis-

mus? Zwei Schulungskurse für Redner und aktive Vertreter des Dreiglie-
derungsgedankens (1921/1986) 

342 Vorträge und Kurse über christlich-religiöses Wirken, I. Anthroposophi-
sche Grundlagen für ein erneuertes christlich-religiöses Wirken 
(1921/1993) 

343 Vorträge und Kurse über christlich-religiöses Wirken, II. Spirituelles Er-
kennen – Religiöses Empfinden – Kultisches Handeln (1921/1993) 

344 Vorträge und Kurse über christlich-religiöses Wirken, III. Vorträge bei der 
Begründung der Christengemeinschaft (1922/1994) 

346 Vorträge und Kurse über christlich-religiöses Wirken, V. Apokalypse und 
Priesterwirken (1924/2001) 

348 Über Gesundheit und Krankheit. Grundlagen einer geisteswissenschaftli-
chen Sinneslehre (1922 – 1923/1997) 

350 Rhythmen im Kosmos und im Menschenwesen. Wie kommt man zum 
Schauen der geistigen Welt? (1923/1991) 

354 Die Schöpfung der Welt und des Menschen. Erdenleben und Sternenwir-
ken (1924/2000) 

Nachrichten der Rudolf Steiner Nachlassverwaltung mit 
Veröffentlichungen aus dem Archiv (D) 
8 Sieben Autoreferate Rudolf Steiners zu Vorträgen beim «Summer Art 

Course» 1921. Weihnachten 1962. 
41 Leitgedanken zur Beurteilung der Gegenwart. Ostern 1973. 
75/76 Zur Entstehung und Entwickelung der Eurythmie. Ostern 1982. 
81 Praktische Menschenkunde auf der Grundlage spiritueller Psychologie. 

»Die Mission des Zornes», «Der menschliche Charakter». Michaeli 1983. 



198 

110 Die Erneuerung des religiösen Lebens. Vorträge, Briefe und Dokumente 
1905 – 1922. Ostern 1993. 

Nachweise 
Vorwort 

Seite 
V ohne seine Zustimmung nichts geschieht, was geschieht: Judit 9,5: Du hast 

bewirkt, was damals war und auch was vorher und später geschah. Doch 
auch was jetzt geschieht und noch kommen wird, hast du erdacht und es 
ist eingetroffen, was du geplant hast. 

V Geheiliget werde dein Name …: Das Vaterunser 
V Willensweg: Die Willensschulung muß der andern Geistesschulung 

durchaus zur Seite gehen. (GA 13, S. 325) 
V Ihr führt ins Leben uns hinein: 

https://de.wikipedia.org/wiki/Wilhelm_Meisters_theatralische_Sendung 
(2014-01-02) 

VI die beste aller Welten: S. Leibnitz, 
https://de.wikipedia.org/wiki/Gottfried_Wilhelm_Leibniz (2014-01-02) 

 
I Gebet 
Seite 
1 Immanuel Kant der Meinung war: „Die Verfassung des Weltbaues ist ein-

fach und nicht über die Kräfte der Natur gesetzt. Analogien, die den me-
chanischen Ursprung der Welt mit Gewissheit bewähren. … Das vorge-
tragene System ist das einzige Mittel unter allen möglichen, beiderseitigen 
Gründen ein Gnüge zu leisten“ (Kant, 1755, Zusammenfassung zum ach-
ten Hauptstück; Hervorhebungen vom Verf.). Mit dem „vorgetragenen 
System“ scheint Kant sein eigenes zu meinen, das jedoch auf jenem 
Newtons beruht. Siehe auch Popper, 1935, XXIV. 

1 Newton’sche Physik: s. http://de.wikipedia.org/wiki/Isaac_Newton 
(2013-12-26) 

1 Erhaltungssatz der Energie: 
https://de.wikipedia.org/wiki/Energieerhaltungssatz (2014-01-02) 

1 Laplace‘sche Dämon: s. 
https://de.wikipedia.org/wiki/Laplacescher_D%C3%A4mon (2014-01-02)  

1 Diese Hypothese habe ich nicht benötigt: 
http://de.wikipedia.org/wiki/Pierre-Simon_Laplace (2013-12-26) 

1 Quantenphysik, Max Planck: s. 
http://de.wikipedia.org/wiki/Quantenmechanik (2013-12-26) 



199 

 

1 Relativitätstheorie: 
http://de.wikipedia.org/wiki/Relativit%C3%A4tstheorie (2013-12-26) 

1 Niels Bohr, Atommodell: http://de.wikipedia.org/wiki/Niels_Bohr 
(2013-12-26) 

1 Erhaltungssatz der Masse: 
https://de.wikipedia.org/wiki/Massenerhaltungssatz (2014-01-02). „Die 
experimentelle Prüfung dieses Fundamentalsatzes, die eine peinlichste Be-
rücksichtigung aller denkbaren Fehlerquellen voraussetzt, ist am sorgfäl-
tigsten und genauesten 1908 durch den deutschen Physikochemiker Hans 
Landolt (1831 − 1910) und 1909 durch den ungarischen Physikochemiker 
Roland v. Eötvös (1848 − 1919) erfolgt.“ (Holleman und Wiberg, 1964, 
S. 12) 

2 in die neuere Seelenkunde, in die Psychologie: Vgl. Sigmund Freuds 
Triebtheorie sowie die Dampfkessel-Metapher der Libido. Freud selbst 
benützt den Ausdruck „Dampfkessel“ nicht, sieht man sich jedoch seine 
Darstellungen näher an, z. B. im Kapitel „Ansätze zu einer Theorie der 
Angstneurose“ in „Über die Berechtigung, von der Neurasthenie einen be-
stimmten Symptomenkomplex als »Angstneurose« abzutrennen“ (1913), 
wie dort wiederholt von „Druck“ ganz im Sinne der Physik gesprochen 
wird, kann man erkennen, wie sich Freud bemüht, seine Seelenlehre an 
das physikalische Weltbild anzulehnen, indem er auch dessen Wortschatz 
übernimmt. „Etwas anderes als die adäquate Aktion würde nichts fruchten, 
denn die somatische Sexualerregung setzt sich, nachdem sie einmal den 
Schwellenwert erreicht hat, kontinuierlich in psychische Erregung um; es 
muß durchaus dasjenige geschehen, was die Nervenendigungen von dem 
auf ihnen lastenden Druck befreit, somit die ganze derzeit vorhandene so-
matische Erregung aufhebt und der subkortikalen Leitung gestattet, ihren 
Widerstand herzustellen.“ Siehe Freuds gesammelte Werke online unter 
http://de.scribd.com/doc/79023940/Freud-Gesammelte-Werke 
(2013-12-26). Freuds Triebstau-Modell wird auch als „hydraulisches Mo-
dell“ bezeichnet, demnach sich (seelischer) Über-Druck irgendwo ein 
Ventil sucht und dort dann Probleme bereitet (vgl. Fonagy, Peter / Target, 
Mary. (2006). Psychoanalyse und die Psychopathologie der Entwicklung. 
Klett-Cotta, S. 77). Allgemeine Aussagen Steiners zur Psychoanalyse als 
„Dilettantismus im Quadrat“ findet man in GA 225, S. 147-148. 

156 Wissenschaftlich wurde die Wirksamkeit von Gebeten bereits wiederholt 
untersucht: „Fürbitten werden oft gezielt in der Hoffnung getätigt, dadurch 
die Genesung Kranker beeinflussen zu können. Medizinische Forschungen 
konnten jedoch noch nie einen empirischen Wirkungszusammenhang zwi-
schen dem Beten von Fürbitten und der Genesung von Krankheiten her-
stellen. Beten kann für den Betenden selbst einen Placeboeffekt bewirken 
und auf diese Weise zur Gesundung beitragen. Die Mehrheit der wissen-



200 

schaftlichen Studien zum Thema konnte jedoch keine gesundheitsfördern-
de Wirkung von Gebeten feststellen“ (Abschnitt „Christliches Gebet für 
Kranke“ in der Wikipedia unter http://de.wikipedia.org/wiki/Gebet mit 
mehreren Literaturzitaten). Eine neuere Studie "Study of the Therapeutic 
Effects of Intercessory Prayer (STEP) in cardiac bypass patients: A multi-
center randomized trial of uncertainty and certainty of receiving interces-
sory prayer" ist in der Fachzeitschrift “American Heart Journal" (Bd. 151, 
Nr. 4, S. 934, April 2006) erschienen. Dabei wurden 1802 Herzoperati-
onspatienten aus 6 US Spitälern per Zufall 3 Gruppen zugeteilt. Gruppe 1 
(601 Patienten) wurde mitgeteilt, dass für sie gebetet wird. Gruppe 2 (604) 
und Gruppe 3 (597) wurde mitgeteilt, dass eventuell für sie 3 christlichen 
Gruppen 2 Wochen ab Operation beten würden. Für Gruppe 2 wurde, für 
Gruppe 3 wurde nicht gebetet. Von allen Angehörigen wurde möglicher-
weise (zusätzlich) gebetet. „In der Gruppe, die von den Gebeten wusste, 
kam es bei 59 Prozent der Patienten zu Komplikationen, in den beiden an-
deren Gruppe zusammen dagegen nur bei 52 Prozent.“ Es wird vermutet, 
dass das schlechtere Abschneiden der ersten Gruppe dadurch zustande 
kam, dass bei diesen Patienten zusätzliche Befürchtungen ausgelöst wur-
den: „Ich bin so krank, dass sie schon eine Gebetsgruppe rufen müssen“. 
Demnach konnte keine positive Wirkung von Fürbittgebeten auf das Aus-
bleiben von postoperativen Komplikationen in dieser Studie nachgewiesen 
werden. Ein interessantes Argument dazu lieferte der Leiter des Zentrums 
für Spiritualität, Theologie und Gesundheit der Duke Universität, Harold 
Koenig: Gemäß der christlichen Tradition, so Koenig, würde man erwar-
ten, dass Gott am Seelenheil eines Menschen Anteil nehme. „Warum soll-
te Gott seine Pläne für einen bestimmten Menschen ändern, nur weil der 
an einer Forschungsstudie teilnimmt?“ (Im Web unter 
http://sciencev1.orf.at/science/news/144219 (2013-12-26).  


